
Citazione complete (Per approfondire) 
 

Per una Chiesa sinodale. Comunione, partecipazione e missione. Documento finale 
della XVI Assemblea Generale Ordinaria del Sinodo dei Vescovi, ottobre 2024 
 
Le radici sacramentali del Popolo di Dio  
 
21. Il cammino sinodale della Chiesa ci ha condotti a riscoprire che la varietà delle vocazioni, dei 
carismi e dei ministeri ha una radice: «Noi tutti siamo stati battezzati mediante un solo Spirito in un 
solo corpo» (1Cor 12,13). Il Battesimo è il fondamento della vita cristiana perché introduce tutti nel 
dono più grande: essere figli di Dio, cioè partecipi della relazione di Gesù al Padre nello Spirito. Nulla 
vi è di più alto di questa dignità, ugualmente donata a ogni persona, che ci fa rivestire di Cristo ed 
essere innestati in Lui come tralci nella vite. Nel nome di “cristiano” che abbiamo l’onore di portare 
è racchiusa la grazia che è alla base della nostra vita e che ci fa camminare insieme come fratelli e 
sorelle. 
 
22. In forza del Battesimo «il Popolo santo di Dio partecipa pure della funzione profetica di Cristo, 
dando viva testimonianza di Lui anzitutto con una vita di fede e di carità» (LG 12). Grazie all’unzione 
dello Spirito Santo ricevuta nel Battesimo (cfr. 1Gv 2,20.27), tutti i credenti possiedono un istinto 
per la verità del Vangelo, chiamato sensus fidei. Esso consiste in una certa connaturalità con le realtà 
divine, fondata sul fatto che nello Spirito Santo i Battezzati «sono resi partecipi della natura divina» 
(DV 2). Da questa partecipazione deriva l’attitudine a cogliere intuitivamente ciò che è conforme 
alla verità della Rivelazione nella comunione della Chiesa. Per questo la Chiesa ha la certezza che il 
Popolo santo di Dio non può sbagliarsi nel credere, quando la totalità dei Battezzati esprime il suo 
universale consenso in materia di fede e di morale (cfr. LG 12). L’esercizio del sensus fidei non si 
confonde con l’opinione pubblica. È sempre congiunto al discernimento dei Pastori ai diversi livelli 
della vita ecclesiale, come mostra l’articolazione delle fasi del processo sinodale. Esso punta a 
raggiungere quel consenso dei Fedeli (consensus Fidelium) che costituisce «un criterio sicuro per 
determinare se una particolare dottrina o una prassi particolare appartengono alla fede apostolica» 
(Commissione Teologica Internazionale, Il sensus fidei nella vita della Chiesa, 2014, n. 3). 
 
23. Attraverso il Battesimo tutti i Cristiani partecipano al sensus fidei. Perciò esso, oltre che principio 
della sinodalità, costituisce anche il fondamento dell’ecumenismo. «Il cammino della sinodalità, che 
la Chiesa Cattolica sta percorrendo, è e deve essere ecumenico, così come il cammino ecumenico è 
sinodale» (Papa Francesco, Discorso a Sua Santità Mar Awa III, 19 novembre 2022). L’ecumenismo 
è anzitutto una questione di rinnovamento spirituale. Esige processi di pentimento e di guarigione 
della memoria delle ferite passate, fino al coraggio della correzione fraterna in spirito di carità 
evangelica. Nell’Assemblea sono risuonate testimonianze illuminanti di Cristiani di diverse tradizioni 
ecclesiali che condividono l’amicizia, la preghiera, la vita e l’impegno per il servizio dei poveri e la 
cura della casa comune. In non poche regioni del mondo c’è soprattutto l’ecumenismo del sangue: 
Cristiani di appartenenze diverse che insieme danno la vita per la fede in Gesù Cristo. La 
testimonianza del loro martirio è più eloquente di ogni parola: l’unità viene dalla Croce del Signore. 
 
24. Non è possibile comprendere pienamente il Battesimo se non all’interno dell’Iniziazione 
Cristiana, ossia dell’itinerario attraverso cui il Signore, mediante il ministero della Chiesa e il dono 
dello Spirito, ci introduce nella fede pasquale e ci inserisce nella comunione trinitaria ed ecclesiale. 
Tale itinerario conosce una significativa varietà di forme a seconda dell’età in cui viene intrapreso, 
delle diverse accentuazioni proprie delle tradizioni orientali e di quella occidentale, e delle 



specificità di ciascuna Chiesa locale. L’Iniziazione pone a contatto con una grande varietà di 
vocazioni e di ministeri ecclesiali. In essi si esprime il volto misericordioso di una Chiesa che insegna 
ai suoi figli a camminare camminando con loro. Li ascolta e, mentre risponde ai loro dubbi e alle loro 
domande, si arricchisce della novità che ogni persona porta in sé, con la sua storia e la sua cultura. 
Nella pratica di questa azione pastorale la comunità cristiana sperimenta, spesso senza averne piena 
consapevolezza, la prima forma di sinodalità. 
 
25. All’interno dell’itinerario dell’Iniziazione Cristiana il sacramento della Confermazione arricchisce 
la vita dei credenti con una particolare effusione dello Spirito in vista della testimonianza. Lo Spirito 
di cui Gesù era ricolmo (cfr. Lc 4,1), che lo ha consacrato con l’unzione e inviato a proclamare il 
Vangelo (cfr. Lc 4,18), è lo stesso Spirito che viene riversato sui credenti come sigillo 
dell’appartenenza a Dio e come unzione che santifica. Per questo la Confermazione, che rende 
attuale nella vita del Battezzato e della comunità la grazia della Pentecoste, è un dono di grande 
valore per rinnovare il prodigio di una Chiesa mossa dal fuoco della missione, che abbia il coraggio 
di uscire per le vie del mondo e la capacità di farsi comprendere da tutti i popoli e da tutte le culture. 
Tutti i credenti sono chiamati a contribuire a questo slancio, accogliendo i carismi che lo Spirito 
distribuisce con abbondanza a ciascuno e impegnandosi a metterli al servizio del Regno con umiltà 
e intraprendenza creativa. 
 
26. La celebrazione dell’Eucaristia, soprattutto alla domenica, è la prima e fondamentale forma con 
cui il santo Popolo di Dio si riunisce e si incontra. Nella celebrazione eucaristica «l’unità della Chiesa 
viene sia significata sia prodotta» (UR 2). Nella «piena, consapevole e attiva partecipazione» (SC 14) 
di tutti i Fedeli, nella presenza di diversi ministeri e nella presidenza da parte del Vescovo o del 
Presbitero, si rende visibile la comunità cristiana, nella quale si realizza una corresponsabilità 
differenziata di tutti per la missione. Per questo la Chiesa, Corpo di Cristo, impara dall’Eucaristia ad 
articolare unità e pluralità: unità della Chiesa e molteplicità delle assemblee eucaristiche; unità del 
mistero sacramentale e varietà delle tradizioni liturgiche; unità della celebrazione e diversità delle 
vocazioni, dei carismi e dei ministeri. Nulla più dell’Eucaristia mostra che l’armonia creata dallo 
Spirito non è uniformità e che ogni dono ecclesiale è destinato all’edificazione comune. Ogni 
celebrazione dell’Eucaristia è anche espressione del desiderio e appello all’unità di tutti i Battezzati 
che non è ancora piena e visibile. Dove la celebrazione domenicale dell’Eucaristia non è possibile, la 
comunità, pur desiderandola, si raccoglie intorno alla celebrazione della Parola, dove Cristo è 
comunque presente. 
 
27. Esiste uno stretto legame tra synaxis e synodos, tra l’assemblea eucaristica e quella sinodale. 
Pur in forma diversa, in entrambe si realizza la promessa di Gesù di essere presente dove due o tre 
sono riuniti nel Suo nome (cfr. Mt 18,20). Le assemblee sinodali sono eventi che celebrano l’unione 
di Cristo con la Sua Chiesa attraverso l’azione dello Spirito. È Lui che assicura l’unità del Corpo 
ecclesiale di Cristo nell’assemblea eucaristica come in quella sinodale. La liturgia è un ascolto della 
Parola di Dio e una risposta alla sua iniziativa di alleanza. Anche l’assemblea sinodale è un ascolto 
della medesima Parola, che risuona tanto nei segni dei tempi quanto nel cuore dei Fedeli, e una 
risposta dell’assemblea che discerne la volontà di Dio per metterla in pratica. L’approfondimento 
del legame tra liturgia e sinodalità aiuterà tutte le comunità cristiane, nella pluriformità delle loro 
culture e tradizioni, ad assumere stili celebrativi che manifestino il volto di una Chiesa sinodale. A 
questo scopo, chiediamo l’istituzione di uno specifico Gruppo di Studio, a cui affidare anche la 
riflessione su come rendere le celebrazioni liturgiche più espressive della sinodalità; si potrà inoltre 
occupare della predicazione all’interno delle celebrazioni liturgiche e dello sviluppo di una catechesi 
sulla sinodalità in chiave mistagogica. 



Significato e dimensioni della sinodalità  
 
28. I termini “sinodalità” e “sinodale” derivano dall’antica e costante pratica ecclesiale del radunarsi 
in sinodo. Nelle tradizioni delle Chiese d’Oriente e d’Occidente la parola “sinodo” si riferisce a 
istituzioni ed eventi che nel tempo hanno assunto forme diverse, coinvolgendo una pluralità di 
soggetti. Nella loro varietà tutte queste forme sono accomunate dal radunarsi insieme per 
dialogare, discernere e decidere. Grazie all’esperienza degli ultimi anni, il significato di questi termini 
è stato maggiormente compreso e più ancora vissuto. Sempre più essi sono stati associati al 
desiderio di una Chiesa più vicina alle persone e più relazionale, che sia casa e famiglia di Dio. Nel 
corso del processo sinodale è maturata una convergenza sul significato di sinodalità che sta alla base 
di questo Documento: la sinodalità è il camminare insieme dei Cristiani con Cristo e verso il Regno 
di Dio, in unione a tutta l’umanità; orientata alla missione, essa comporta il riunirsi in assemblea ai 
diversi livelli della vita ecclesiale, l’ascolto reciproco, il dialogo, il discernimento comunitario, il 
formarsi del consenso come espressione del rendersi presente di Cristo vivo nello Spirito e 
l’assunzione di una decisione in una corresponsabilità differenziata. In questa linea comprendiamo 
meglio che cosa significa che la sinodalità è dimensione costitutiva della Chiesa (cfr. CTI, n. 1). In 
termini semplici e sintetici, si può dire che la sinodalità è un cammino di rinnovamento spirituale e 
di riforma strutturale per rendere la Chiesa più partecipativa e missionaria, per renderla cioè più 
capace di camminare con ogni uomo e ogni donna irradiando la luce di Cristo. 
 
29. Nella Vergine Maria, Madre di Cristo, della Chiesa e dell’umanità, vediamo risplendere in piena 
luce i tratti di una Chiesa sinodale, missionaria e misericordiosa. Ella è infatti la figura della Chiesa 
che ascolta, prega, medita, dialoga, accompagna, discerne, decide e agisce. Da Lei impariamo l’arte 
dell’ascolto, l’attenzione alla volontà di Dio, l’obbedienza alla Sua Parola, la capacità di cogliere il 
bisogno dei poveri, il coraggio di mettersi in cammino, l’amore che aiuta, il canto di lode e l’esultanza 
nello Spirito. Per questo, come affermava San Paolo VI, «l’azione della Chiesa nel mondo è come un 
prolungamento della sollecitudine di Maria» (MC 28). 
 
30. In modo più dettagliato, la sinodalità designa tre aspetti distinti della vita della Chiesa: 
 
a)  in primo luogo, si riferisce allo «stile peculiare che qualifica la vita e la missione della Chiesa, 
esprimendone la natura come il camminare insieme e il riunirsi in assemblea del Popolo di Dio 
convocato dal Signore Gesù nella forza dello Spirito Santo per annunciare il Vangelo. Essa deve 
esprimersi nel modo ordinario di vivere e operare della Chiesa. Tale modus vivendi et operandi si 
realizza attraverso l’ascolto comunitario della Parola e la celebrazione dell’Eucaristia, la fraternità 
della comunione e la corresponsabilità e partecipazione di tutto il Popolo di Dio, ai suoi vari livelli e 
nella distinzione dei diversi ministeri e ruoli, alla sua vita e alla sua missione» (CTI, n. 70a); 
 
b)  in secondo luogo, «la sinodalità designa poi, in senso più specifico e determinato dal punto di 
vista teologico e canonico, quelle strutture e quei processi ecclesiali in cui la natura sinodale della 
Chiesa si esprime a livello istituzionale, in modo analogo, sui vari livelli della sua realizzazione: locale, 
regionale, universale. Tali strutture e processi sono a servizio del discernimento autorevole della 
Chiesa, chiamata a individuare la direzione da seguire in ascolto dello Spirito Santo» (CTI, n. 70b); 
 
c)  in terzo luogo, la sinodalità designa «l’accadere puntuale di quegli eventi sinodali in cui la Chiesa 
è convocata dall’autorità competente e secondo specifiche procedure determinate dalla disciplina 
ecclesiastica, coinvolgendo in modi diversi, sul livello locale, regionale e universale, tutto il Popolo 
di Dio sotto la presidenza dei Vescovi in comunione collegiale e gerarchica con il Vescovo di Roma, 



per il discernimento del suo cammino e di particolari questioni, e per l’assunzione di decisioni e 
orientamenti al fine di adempiere alla sua missione evangelizzatrice» (CTI, n. 70c). 
 
31. Nel contesto dell’ecclesiologia conciliare del Popolo di Dio, il concetto di comunione esprime la 
sostanza profonda del mistero e della missione della Chiesa, che ha nella celebrazione dell’Eucaristia 
la sua fonte e il suo culmine, ossia l’unione con Dio Trinità e l’unità tra le persone umane che si 
realizza in Cristo mediante lo Spirito Santo. Su questo sfondo, la sinodalità «indica lo specifico modo 
di vivere e operare della Chiesa Popolo di Dio che manifesta e realizza in concreto il suo essere 
comunione nel “camminare insieme”, nel radunarsi in assemblea e nel partecipare attivamente di 
tutti i suoi membri alla sua missione evangelizzatrice» (CTI, n. 6).  
 
32. La sinodalità non è fine a se stessa, ma mira alla missione che Cristo ha affidato alla Chiesa nello 
Spirito. Evangelizzare è «la missione essenziale della Chiesa […] è la grazia e la vocazione propria 
della Chiesa, la sua identità profonda» (EN 14). Facendosi prossima a tutti, senza differenza di 
persone, predicando e insegnando, battezzando, celebrando l’Eucaristia e il sacramento della 
Riconciliazione, tutte le Chiese locali e la Chiesa intera rispondono concretamente al comando del 
Signore di annunciare il Vangelo a tutte le nazioni (cfr. Mt 28,19-20; Mc 16,15-16). Valorizzando tutti 
i carismi e i ministeri, la sinodalità consente al Popolo di Dio di annunciare e testimoniare il Vangelo 
alle donne e agli uomini di ogni luogo e di ogni tempo, facendosi «sacramento visibile» (LG 9) della 
fraternità e dell’unità in Cristo voluta da Dio. Sinodalità e missione sono intimamente congiunte: la 
missione illumina la sinodalità e la sinodalità spinge alla missione. 
 
33. L’autorità dei Pastori «è un dono specifico dello Spirito di Cristo Capo per l’edificazione 
dell’intero Corpo» (CTI, n. 67). Tale dono è legato al sacramento dell’Ordine che configura a Cristo 
Capo, Pastore e Servo, e pone quanti lo ricevono a servizio del santo Popolo di Dio per custodire 
l’apostolicità dell’annuncio e promuovere a tutti i livelli la comunione ecclesiale. La sinodalità offre 
«la cornice interpretativa più adeguata per comprendere lo stesso ministero gerarchico» 
(Francesco, Discorso per la commemorazione del 50° anniversario dell’istituzione del Sinodo dei 
Vescovi, 17 ottobre 2015) e colloca nella giusta prospettiva il mandato che Cristo affida, nello Spirito 
Santo, ai Pastori. Essa, dunque, invita tutta la Chiesa, compresi quanti esercitano un’autorità, alla 
conversione e alla riforma. 
 
L’unità come armonia 
 
34. «La creatura umana, in quanto di natura spirituale, si realizza nelle relazioni interpersonali. Più 
le vive in modo autentico, più matura anche la propria identità personale. Non è isolandosi che 
l’uomo valorizza se stesso, ma ponendosi in relazione con gli altri e con Dio. L’importanza di tali 
relazioni diventa quindi fondamentale» (CV 53). Una Chiesa sinodale si caratterizza come spazio in 
cui le relazioni possono fiorire, grazie all’amore reciproco che costituisce il comandamento nuovo 
lasciato da Gesù ai Suoi discepoli (cfr. Gv 13,34-35). All’interno di culture e società sempre più 
individualiste, la Chiesa, «popolo radunato nell’unità del Padre e del Figlio e dello Spirito Santo» (LG 
4), può dare testimonianza della forza di relazioni fondate nella Trinità. Le differenze di vocazione, 
età, sesso, professione, condizione e appartenenza sociale, presenti in ogni comunità cristiana, 
offrono a ciascuno quell’incontro con l’alterità indispensabile per la maturazione personale. 
 
35. È innanzi tutto all’interno della famiglia, che con il Concilio si potrebbe chiamare «Chiesa 
domestica» (LG 11), che si vive la ricchezza dei rapporti tra persone unite nella loro diversità di 
carattere, sesso, età e ruolo. Per questo le famiglie rappresentano un luogo privilegiato per 



apprendere e sperimentare le pratiche essenziali di una Chiesa sinodale. Nonostante le fratture e le 
sofferenze che le famiglie sperimentano, restano luoghi in cui si apprende a scambiarsi il dono 
dell’amore, della fiducia, del perdono, della riconciliazione e della comprensione. È in famiglia che 
impariamo che abbiamo la stessa dignità, che siamo creati per la reciprocità, che abbiamo bisogno 
di essere ascoltati e che siamo capaci di ascoltare, di discernere e decidere insieme, di accettare ed 
esercitare un’autorità animata dalla carità, di essere corresponsabili e di rendere conto delle nostre 
azioni. «La famiglia umanizza le persone attraverso la relazione del “noi” e allo stesso tempo 
promuove le legittime differenze di ciascuno» (Francesco, Discorso ai partecipanti alla Plenaria della 
Pontificia Accademia delle Scienze Sociali, 29 aprile 2022). 
 
36. Il processo sinodale ha evidenziato che lo Spirito Santo costantemente suscita nel Popolo di Dio 
una grande varietà di carismi e ministeri. «Anche nell’edificazione del Corpo di Cristo vige una 
varietà di membra e di funzioni. Uno solo è lo Spirito che distribuisce i Suoi vari doni per l’utilità 
della Chiesa, a misura della sua ricchezza e delle necessità dei ministeri (cfr. 1Cor 12,1-11)» (LG 7). 
Ugualmente è emersa l’aspirazione ad ampliare le possibilità di partecipazione e di esercizio della 
corresponsabilità differenziata di tutti i Battezzati, uomini e donne. A tale riguardo, però, è stata 
espressa la tristezza provocata dalla mancata partecipazione di tanti membri del Popolo di Dio a 
questo cammino di rinnovamento ecclesiale e da una fatica diffusa nel vivere pienamente una sana 
relazionalità tra uomini e donne, tra generazioni e tra persone e gruppi di diverse identità culturali 
e condizioni sociali, in particolare i poveri e gli esclusi. 
 
37. Il processo sinodale ha altresì messo in evidenza il patrimonio spirituale delle Chiese locali, nelle 
quali e dalle quali esiste la Chiesa Cattolica, e la necessità di articolare le loro esperienze. In virtù 
della cattolicità, «le singole parti offrono i propri doni alle altre e alla Chiesa intera, così che il tutto 
e le singole parti traggano vantaggio dalla reciproca comunicazione di tutti e dal tendere in unità 
verso la pienezza» (LG 13). Il ministero del Successore di Pietro «garantisce le legittime diversità e 
insieme vigila perché il particolare non solo non nuoccia all’unità, ma anzi ne sia al servizio» (ibid.; 
cfr. AG 22). 
 
38. La Chiesa intera è da sempre una pluralità di popoli e lingue, di Chiese con i loro particolari riti, 
discipline e patrimoni teologici e spirituali, di vocazioni, carismi e ministeri a servizio dell’utilità 
comune. L’unità di questa varietà è realizzata da Cristo, pietra angolare, e dallo Spirito, maestro di 
armonia. Questa unità nella diversità è precisamente designata dalla cattolicità della Chiesa. Di essa 
è segno la pluralità di Chiese sui iuris, di cui il processo sinodale ha evidenziato la ricchezza. 
L’Assemblea chiede che si prosegua lungo la strada dell’incontro, della reciproca comprensione e 
dello scambio di doni che nutrono la comunione di una Chiesa di Chiese. 
 
39. Il rinnovamento sinodale favorisce la valorizzazione dei contesti come luogo in cui si rende 
presente e si realizza l’universale chiamata di Dio a far parte del Suo Popolo, di quel Regno di Dio 
che è «giustizia, pace e gioia nello Spirito Santo» (Rm 14,17). In questo modo, culture diverse sono 
in grado di cogliere l’unità che sottende la loro pluralità e le apre alla prospettiva dello scambio di 
doni. «L’unità della Chiesa non è l’uniformità, ma l’integrazione organica delle legittime diversità» 
(NMI 46). La varietà delle espressioni del messaggio salvifico evita di ridurlo a un’unica 
comprensione della vita della Chiesa e delle forme teologiche, liturgiche, pastorali e disciplinari in 
cui essa si esprime. 
 
40. La valorizzazione dei contesti, delle culture e delle diversità, e delle relazioni tra di loro, è una 
chiave per crescere come Chiesa sinodale missionaria e camminare, per impulso dello Spirito Santo, 



verso l’unità visibile dei Cristiani. Ribadiamo l’impegno della Chiesa Cattolica a proseguire e 
intensificare il cammino ecumenico con altri Cristiani, in forza del comune Battesimo e in risposta 
alla chiamata a vivere insieme la comunione e l’unità tra i discepoli per cui Cristo prega nell’Ultima 
Cena (cfr. Gv 17,20-26). L’Assemblea saluta con gioia e gratitudine i progressi nelle relazioni 
ecumeniche lungo gli ultimi sessant’anni, i documenti di dialogo e le dichiarazioni che esprimono la 
fede comune. La partecipazione dei Delegati Fraterni ha arricchito lo svolgimento dell’Assemblea e 
guardiamo con speranza ai prossimi passi del cammino verso la piena comunione grazie alla 
recezione dei frutti del cammino ecumenico nelle pratiche ecclesiali. 
 
41. In ogni luogo della terra, i Cristiani vivono fianco a fianco con persone che non sono battezzate 
e servono Dio praticando una diversa religione. Per loro preghiamo in modo solenne nella liturgia 
del Venerdì Santo, con loro collaboriamo e lottiamo per costruire un mondo migliore, e insieme a 
loro supplichiamo l’unico Dio di liberare il mondo dai mali che lo affliggono. Il dialogo, l’incontro e 
lo scambio di doni tipici di una Chiesa sinodale sono chiamati ad aprirsi alle relazioni con altre 
tradizioni religiose, con l’obiettivo di «stabilire amicizia, pace, armonia e condividere valori ed 
esperienze morali e spirituali in uno spirito di verità e amore» (Conferenza dei Vescovi Cattolici 
dell’India, Response of the Church in India to the present day challenges, 9 marzo 2016, citato in FT 
271). In alcune regioni, i Cristiani che si impegnano nella costruzione di rapporti fraterni con persone 
di altre religioni subiscono persecuzioni. L’Assemblea li incoraggia a perseverare nel loro impegno 
con speranza. 
 
42. La pluralità delle religioni e delle culture, la multiformità delle tradizioni spirituali e teologiche, 
la varietà dei doni dello Spirito e dei compiti nella comunità, così come le diversità di età, sesso e 
appartenenze sociali all’interno della Chiesa sono un invito a ciascuno a riconoscere e assumere la 
propria parzialità, rinunciando alla pretesa di mettersi al centro e aprendosi all’accoglienza di altre 
prospettive. Ciascuno è portatore di un contributo peculiare e indispensabile per completare l’opera 
comune. La Chiesa sinodale può essere descritta ricorrendo all’immagine dell’orchestra: la varietà 
degli strumenti è necessaria per dare vita alla bellezza e all’armonia della musica, al cui interno la 
voce di ciascuno mantiene i propri tratti distintivi a servizio della missione comune. Si manifesta così 
l’armonia che lo Spirito opera nella Chiesa, lui che è l’armonia in persona (cfr. S. Basilio, Sul Salmo 
29,1; Sullo Spirito Santo XVI, 38). 
Carismi, vocazioni e ministeri per la missione 
 
57. I Cristiani, personalmente o in forma associata, sono chiamati a far fruttificare i doni che lo 
Spirito elargisce in vista della testimonianza e dell’annuncio del Vangelo. «Vi sono diversi carismi, 
ma uno solo è lo Spirito; vi sono diversi ministeri, ma uno solo è il Signore; vi sono diverse attività, 
ma uno solo è Dio, che opera tutto in tutti. A ciascuno è data una manifestazione particolare dello 
Spirito per il bene comune» (1Cor 12, 4-7). Nella comunità cristiana, tutti i Battezzati sono arricchiti 
di doni da condividere, ciascuno secondo la propria vocazione e la propria condizione di vita. Le 
diverse vocazioni ecclesiali sono infatti espressioni molteplici e articolate dell’unica chiamata 
battesimale alla santità e alla missione. La varietà di carismi, che ha origine nella libertà dello Spirito 
Santo, è finalizzata all’unità del Corpo ecclesiale di Cristo (cfr. LG 32) e alla missione nei diversi luoghi 
e culture (cfr. LG 12). Questi doni non sono proprietà esclusiva di chi li riceve e li esercita, né possono 
essere motivo di rivendicazione per sé o per un gruppo. Anche con un’adeguata pastorale 
vocazionale, essi sono chiamati a contribuire sia alla vita della comunità cristiana, sia allo sviluppo 
della società nelle sue molteplici dimensioni. 
 



58. Ogni Battezzato risponde alle esigenze della missione nei contesti in cui vive e opera a partire 
dalle proprie inclinazioni e capacità, manifestando così la libertà dello Spirito nell’elargire i propri 
doni. È grazie a questo dinamismo nello Spirito che il Popolo di Dio, mettendosi in ascolto della 
realtà in cui vive, può scoprire nuovi ambiti di impegno e nuove forme per adempiere la propria 
missione. I Cristiani, che a diverso titolo – in famiglia e in altri stati di vita, sul posto di lavoro e nelle 
professioni, nell’impegno civico o politico, sociale o ecologico, nell’elaborazione di una cultura 
ispirata dal Vangelo come nell’evangelizzazione della cultura dell’ambiente digitale – percorrono le 
vie del mondo e nei loro ambienti di vita annunciano il Vangelo, sono sostenuti dai doni dello Spirito. 
 
59. Alla Chiesa essi chiedono di non essere lasciati soli, ma di sentirsi inviati e sostenuti. Chiedono 
di essere nutriti dal pane della Parola e dell’Eucaristia, oltre che dai legami fraterni della comunità. 
Chiedono che il loro impegno sia riconosciuto per quello che è: azione di Chiesa in forza del Vangelo, 
non opzione privata. Chiedono infine che la comunità accompagni coloro che, per la loro 
testimonianza, sono stati attirati dal Vangelo. In una Chiesa sinodale missionaria, sotto la guida dei 
loro Pastori, le comunità saranno capaci di inviare e sostenere coloro che hanno inviato. Si 
concepiranno quindi principalmente a servizio della missione che i Fedeli portano avanti all’interno 
della società, nella vita familiare e lavorativa, senza concentrarsi esclusivamente sulle attività che si 
svolgono al loro interno e sulle loro necessità organizzative. 
 
60. In forza del Battesimo, uomini e donne godono di pari dignità nel Popolo di Dio. Eppure, le donne 
continuano a trovare ostacoli nell’ottenere un riconoscimento più pieno dei loro carismi, della loro 
vocazione e del loro posto nei diversi ambiti della vita della Chiesa, a scapito del servizio alla comune 
missione. Le Scritture attestano il ruolo di primo piano di molte donne nella storia della salvezza. A 
una donna, Maria di Magdala, è stato affidato il primo annuncio della Risurrezione; nel giorno di 
Pentecoste, nel Cenacolo era presente Maria, la Madre di Dio, insieme a molte altre donne che 
avevano seguito il Signore. È importante che i relativi passi della Scrittura trovino adeguato spazio 
all’interno dei lezionari liturgici. Alcuni snodi cruciali della storia della Chiesa confermano l’apporto 
essenziale di donne mosse dallo Spirito. Le donne costituiscono la maggioranza di coloro che 
frequentano le chiese e sono spesso le prime testimoni della fede nelle famiglie. Sono attive nella 
vita delle piccole comunità cristiane e nelle Parrocchie; gestiscono scuole, ospedali e centri di 
accoglienza; sono a capo di iniziative di riconciliazione e di promozione della dignità umana e della 
giustizia sociale. Le donne contribuiscono alla ricerca teologica e sono presenti in posizioni di 
responsabilità nelle istituzioni legate alla Chiesa, nelle Curie diocesane e nella Curia Romana. Ci sono 
donne che svolgono ruoli di autorità o sono a capo di comunità. Questa Assemblea invita a dare 
piena attuazione a tutte le opportunità già previste dal diritto vigente relativamente al ruolo delle 
donne, in particolare nei luoghi dove esse restano inattuate. Non ci sono ragioni che impediscano 
alle donne di assumere ruoli di guida nella Chiesa: non si potrà fermare quello che viene dallo Spirito 
Santo. Anche la questione dell’accesso delle donne al ministero diaconale resta aperta e occorre 
proseguire il discernimento a riguardo. L’Assemblea invita inoltre a prestare maggiore attenzione al 
linguaggio e alle immagini utilizzate nella predicazione, nell’insegnamento, nella catechesi e nella 
redazione dei documenti ufficiali della Chiesa, dando maggiore spazio all’apporto di donne sante, 
teologhe e mistiche. 
 
61. All’interno della comunità cristiana, un’attenzione particolare va riservata ai bambini: non hanno 
solo bisogno di essere accompagnati nell’avventura della crescita, ma hanno molto da donare alla 
comunità dei credenti. Quando gli apostoli discutono tra loro su chi sia il più grande, Gesù mette al 
centro un bambino, presentandolo come criterio per entrare nel Regno (cfr. Mc 9,33-37). La Chiesa 
non può essere sinodale senza il contributo dei bambini, portatori di un potenziale missionario da 



valorizzare. La loro voce è necessaria alla comunità: dobbiamo ascoltarla e impegnarci perché tutti 
nella società la ascoltino, soprattutto coloro che hanno responsabilità politiche e educative. Una 
società che non sa accogliere e custodire i bambini è una società malata; la sofferenza che molti di 
loro patiscono per la guerra, la povertà e l’abbandono, l’abuso e la tratta è uno scandalo che richiede 
il coraggio della denuncia e l’impegno della solidarietà. 
 
62. Anche i giovani hanno un contributo da dare al rinnovamento sinodale della Chiesa. Essi sono 
particolarmente sensibili ai valori della fraternità e della condivisione, mentre respingono 
atteggiamenti paternalistici o autoritari. A volte il loro atteggiamento verso la Chiesa si presenta 
come una critica, ma spesso assume la forma positiva di un impegno personale per una comunità 
accogliente e impegnata a lottare contro l’ingiustizia sociale e per la cura della casa comune. La 
richiesta di «camminare insieme nel quotidiano», avanzata dai giovani nel Sinodo loro dedicato nel 
2018, corrisponde esattamente all’orizzonte di una Chiesa sinodale. Per questo è fondamentale 
assicurare loro un accompagnamento premuroso e paziente; in particolare merita di essere ripresa 
la proposta, emersa grazie al loro contributo, di «un’esperienza di accompagnamento in vista del 
discernimento», che preveda la vita fraterna condivisa con educatori adulti, un impegno apostolico 
da vivere insieme a servizio dei più bisognosi, un’offerta di spiritualità radicata nella preghiera e 
nella vita sacramentale (cfr. Documento finale della XV Assemblea Generale Ordinaria del Sinodo 
dei Vescovi, “I Giovani, la Fede ed il Discernimento Vocazionale”, 161). 
 
63. Nella promozione della corresponsabilità per la missione di tutti i Battezzati, riconosciamo le 
capacità apostoliche delle persone con disabilità che si sentono chiamate e inviate come soggetti 
attivi di evangelizzazione. Vogliamo valorizzare il contributo che proviene dall’immensa ricchezza di 
umanità che portano con sé. Riconosciamo le loro esperienze di sofferenza, emarginazione, 
discriminazione, a volte patite anche dentro la comunità cristiana, per atteggiamenti paternalistici 
di commiserazione. Per favorire la loro partecipazione alla vita e alla missione della Chiesa si 
propone la creazione di un Osservatorio ecclesiale della disabilità. 
 
64. Tra le vocazioni da cui è arricchita la Chiesa spicca quella dei coniugi. Il Concilio Vaticano II ha 
insegnato che «essi possiedono nel loro stato di vita e nel loro ordine il proprio dono di grazia in 
mezzo al Popolo di Dio» (LG 11). Il sacramento del matrimonio assegna una peculiare missione che 
riguarda allo stesso tempo la vita della famiglia, l’edificazione della Chiesa e l’impegno nella società. 
In particolare, negli anni recenti è cresciuta la consapevolezza che le famiglie sono soggetti e non 
sono solo destinatari della pastorale familiare. Per questo hanno bisogno di incontrarsi e fare rete, 
anche grazie all’aiuto delle istituzioni ecclesiali dedicate all’educazione dei bambini e dei ragazzi. 
Nuovamente l’Assemblea esprime vicinanza e sostegno a coloro che vivono una condizione di 
solitudine come scelta di fedeltà alla Tradizione e al magistero della Chiesa in materia matrimoniale 
e di etica sessuale, in cui riconoscono una fonte di vita. 
 
65. Nel corso dei secoli, i doni spirituali hanno dato origine anche a varie espressioni di vita 
consacrata. Fin dagli albori la Chiesa ha riconosciuto l’azione dello Spirito nella vita di quegli uomini 
e donne che hanno scelto di seguire Cristo sulla via dei consigli evangelici, consacrandosi al servizio 
di Dio tanto nella contemplazione quanto in molteplici forme di servizio. La vita consacrata è 
chiamata a interpellare la Chiesa e la società con la propria voce profetica. Nella loro secolare 
esperienza, le famiglie religiose hanno maturato sperimentate pratiche di vita sinodale e di 
discernimento comunitario, imparando ad armonizzare i doni individuali e la missione comune. 
Ordini e Congregazioni, Società di vita apostolica, Istituti secolari, come pure Associazioni, 
Movimenti e Nuove Comunità hanno uno speciale apporto da dare alla crescita della sinodalità nella 



Chiesa. Oggi molte comunità di vita consacrata sono un laboratorio di interculturalità che costituisce 
una profezia per la Chiesa e per il mondo. Al tempo stesso, la sinodalità invita – e talvolta sfida – i 
Pastori delle Chiese locali, così come i responsabili della vita consacrata e delle Aggregazioni 
ecclesiali a rinforzare le relazioni in modo da dare vita a uno scambio di doni a servizio della comune 
missione. 
 
66. La missione coinvolge tutti i Battezzati. Il primo compito di Laici e Laiche è permeare e 
trasformare le realtà temporali con lo spirito del Vangelo (cfr. LG 31.33; AA 5-7). Il processo sinodale, 
sostenuto da uno stimolo di Papa Francesco (cfr. Lettera Apostolica in forma di Motu proprio Spiritus 
Domini, 10 gennaio 2021), ha sollecitato le Chiese locali a rispondere con creatività e coraggio ai 
bisogni della missione, discernendo tra i carismi alcuni che è opportuno prendano una forma 
ministeriale, dotandosi di criteri, strumenti e procedure adeguate. Non tutti i carismi devono essere 
configurati come ministeri, né tutti i Battezzati devono essere ministri, né tutti i ministeri devono 
essere istituiti. Perché un carisma sia configurato come ministero è necessario che la comunità 
identifichi una vera necessità pastorale, accompagnata da un discernimento realizzato dal Pastore 
insieme alla comunità sull’opportunità di creare un nuovo ministero. Come frutto di tale processo 
l’autorità competente assume la decisione. In una Chiesa sinodale missionaria, si sollecita la 
promozione di forme più numerose di ministeri laicali, che cioè non richiedono il sacramento 
dell’Ordine, non solo in ambito liturgico. Possono essere istituiti o non istituiti. Va anche avviata una 
riflessione su come affidare i ministeri laicali in un tempo in cui le persone si spostano da un luogo 
a un altro con crescente facilità, precisando tempi e ambiti del loro esercizio. 
 
67. Tra i molti servizi ecclesiali, l’Assemblea ha riconosciuto il contributo all’intelligenza della fede e 
al discernimento offerto dalla teologia nella varietà delle sue espressioni. Teologi e teologhe aiutano 
il Popolo di Dio a sviluppare una comprensione della realtà illuminata dalla Rivelazione e a elaborare 
risposte idonee e linguaggi appropriati per la missione. Nella Chiesa sinodale e missionaria «il 
carisma della teologia è chiamato a svolgere un servizio specifico [...]. Insieme con l’esperienza di 
fede e la contemplazione della verità del Popolo fedele e con la predicazione dei Pastori, 
contribuisce alla penetrazione sempre più profonda del Vangelo. Inoltre, “come per qualsiasi altra 
vocazione cristiana, anche il ministero del teologo, oltre ad essere personale, è anche comunitario 
e collegiale”» (CTI, n. 75), soprattutto quando è svolto in forma di insegnamento affidato con una 
missione canonica nelle istituzioni accademiche ecclesiastiche. «La sinodalità ecclesiale impegna 
dunque i teologi a fare teologia in forma sinodale, promuovendo tra loro la capacità di ascoltare, 
dialogare, discernere e integrare la molteplicità e varietà delle istanze e degli apporti» (ibid.). In 
questa linea, è urgente favorire, attraverso opportune forme istituzionali, il dialogo tra i Pastori e 
coloro che sono impegnati nella ricerca teologica. L’Assemblea invita le istituzioni teologiche a 
proseguire la ricerca volta a chiarire e approfondire il significato della sinodalità e accompagnare la 
formazione nelle Chiese locali. 

Il ministero ordinato a servizio dell’armonia 

68. Come tutti i ministeri della Chiesa, l’episcopato, il presbiterato e il diaconato sono al servizio 
dell’annuncio del Vangelo e dell’edificazione della comunità ecclesiale. Il Concilio Vaticano II ha 
ricordato che il ministero ordinato di istituzione divina «viene esercitato in ordini diversi da coloro 
che già in antico vengono chiamati Vescovi, Presbiteri, Diaconi» (LG 28). In questo contesto, il 
Concilio Vaticano II ha affermato la sacramentalità dell’episcopato (cfr. LG 21), ha recuperato la 
realtà comunionale del presbiterato (cfr. LG 28) e ha aperto la strada al ripristino dell’esercizio 
permanente del diaconato nella Chiesa Latina (cfr. LG 29).  



Il ministero del Vescovo: comporre in unità i doni dello Spirito 

69. Compito del Vescovo è presiedere una Chiesa locale, come principio visibile di unità al suo 
interno e vincolo di comunione con tutte le Chiese. L’affermazione del Concilio secondo cui «con la 
Consacrazione episcopale viene conferita la pienezza del sacramento dell’Ordine» (LG 21) consente 
di comprendere l’identità del Vescovo nella trama delle relazioni sacramentali con Cristo e con la 
«porzione del Popolo di Dio» (CD 11) che gli è affidata e che è chiamato a servire in nome di Cristo 
Buon Pastore. Chi è ordinato Vescovo non viene caricato di prerogative e compiti che deve svolgere 
da solo. Piuttosto riceve la grazia e il compito di riconoscere, discernere e comporre in unità i doni 
che lo Spirito effonde sui singoli e sulle comunità, operando all’interno del legame sacramentale 
con i Presbiteri e i Diaconi, con lui corresponsabili del servizio ministeriale nella Chiesa locale. Nel 
fare questo realizza ciò che è più proprio e specifico della sua missione nel contesto della 
sollecitudine per la comunione delle Chiese. 

70. Quello del Vescovo è un servizio nella, con e per la comunità (cfr. LG 20), svolto tramite 
l’annuncio della Parola, la presidenza della celebrazione eucaristica e degli altri sacramenti. Per 
questo l’Assemblea sinodale auspica che il Popolo di Dio abbia maggiore voce nella scelta dei 
Vescovi. Raccomanda inoltre che l’Ordinazione del Vescovo avvenga nella Diocesi cui è destinato 
come Pastore e non nella Diocesi di origine, come spesso avviene, e che i principali consacranti siano 
scelti tra i Vescovi della Provincia ecclesiastica, compreso, per quanto possibile, il Metropolita. 
Apparirà così meglio che colui che diviene Vescovo contrae un legame con la Chiesa cui è destinato, 
assumendo pubblicamente di fronte ad essa gli impegni del suo ministero. Ugualmente è 
importante che, soprattutto durante le visite pastorali, possa trascorrere del tempo con i Fedeli, per 
ascoltarli in vista del suo discernimento. Ciò aiuterà a far sperimentare la Chiesa come famiglia di 
Dio. La costitutiva relazione del Vescovo con la Chiesa locale non appare oggi con sufficiente 
chiarezza nel caso dei Vescovi titolari, ad esempio i Rappresentanti pontifici o coloro che prestano 
servizio nella Curia Romana. Su questo tema sarà opportuno continuare a riflettere. 

71. Anche i Vescovi hanno bisogno di essere accompagnati e sostenuti nel loro ministero. Il 
Metropolita può rivestire un ruolo di promozione della fraternità tra Vescovi di Diocesi limitrofe. 
Lungo il percorso sinodale è emersa l’esigenza di offrire ai Vescovi percorsi di formazione continua 
anche nei contesti locali. È stata richiamata la necessità di precisare il ruolo dei Vescovi ausiliari e di 
ampliare i compiti che il Vescovo può delegare. Andrà valorizzata anche l’esperienza dei Vescovi 
emeriti nella loro nuova modalità di essere a servizio del Popolo di Dio. È importante aiutare i Fedeli 
a non coltivare attese eccessive ed irrealistiche nei confronti del Vescovo, ricordando che anch’egli 
è un fratello fragile, esposto alla tentazione, bisognoso come tutti di aiuto. Una visione idealizzata 
del Vescovo non facilita il suo delicato ministero, che è invece sostenuto da una partecipazione di 
tutto il Popolo di Dio alla missione in una Chiesa veramente sinodale.  

Con il Vescovo: Presbiteri e Diaconi 

72. In una Chiesa sinodale i Presbiteri sono chiamati a vivere il proprio servizio in un atteggiamento 
di vicinanza alle persone, di accoglienza e di ascolto di tutti, aprendosi a uno stile sinodale. I 
Presbiteri «costituiscono insieme col loro Vescovo un unico Presbiterio» (LG 28) e collaborano con 
lui nel discernere i carismi e nell’accompagnare e guidare la Chiesa locale, con una particolare 
attenzione al servizio dell’unità. Sono chiamati a vivere la fraternità presbiterale e a camminare 
insieme nel servizio pastorale. Del presbiterio fanno parte anche i Presbiteri membri di Istituti di vita 
consacrata e Società di vita apostolica, che lo arricchiscono con la peculiarità del loro carisma. Essi, 



così come i Presbiteri che provengono da Chiese Orientali sui iuris, celibi o sposati, i Presbiteri fidei 
donum e quelli che provengono da altre nazioni aiutano il clero locale ad aprirsi agli orizzonti della 
Chiesa intera, mentre i Presbiteri diocesani aiutano gli altri confratelli a inserirsi nella storia di una 
Diocesi concreta, con le sue tradizioni e ricchezze spirituali. In questo modo anche nel presbiterio si 
realizza un vero scambio di doni in vista della missione. Anche i Presbiteri hanno bisogno di essere 
accompagnati e sostenuti, soprattutto nelle prime tappe del ministero e in momenti di debolezza e 
di fragilità.  

73. Servi dei misteri di Dio e della Chiesa (cfr. LG 41), i Diaconi sono ordinati «non per il sacerdozio, 
ma per il ministero» (LG 29). Lo esercitano nel servizio della carità, nell’annuncio e nella liturgia, 
mostrando in ogni contesto sociale ed ecclesiale in cui sono presenti la relazione tra Vangelo 
annunciato e vita vissuta nell’amore, e promuovendo nella Chiesa intera una coscienza e uno stile 
di servizio verso tutti, specialmente i più poveri. Le funzioni dei Diaconi sono molteplici, come 
mostrano la Tradizione, la preghiera liturgica e la prassi pastorale. Esse andranno specificate in 
risposta ai bisogni di ogni Chiesa locale, in particolare per risvegliare e sostenere l’attenzione di tutti 
nei confronti dei più poveri, nel quadro di una Chiesa sinodale missionaria e misericordiosa. Il 
ministero diaconale rimane ancora sconosciuto a molti Cristiani, anche perché, pur essendo stato 
ripristinato dal Vaticano II nella Chiesa Latina come grado proprio e permanente (cfr. LG 29), non è 
stato ancora accolto in tutte le aree geografiche. L’insegnamento del Concilio andrà ulteriormente 
approfondito, anche sulla base di una verifica delle molteplici esperienze in atto, ma offre già solide 
motivazioni alle Chiese locali per non tardare nel promuovere il diaconato permanente in modo più 
generoso, riconoscendo in questo ministero un prezioso fattore di maturazione di una Chiesa serva 
alla sequela del Signore Gesù che si è fatto servo di tutti. Questo approfondimento potrà aiutare 
anche a comprendere meglio il significato dell’Ordinazione diaconale di coloro che diventeranno 
Presbiteri. 

La collaborazione fra i Ministri ordinati all’interno della Chiesa sinodale 

74. Più volte, nel corso del processo sinodale, è stata espressa gratitudine nei confronti di Vescovi, 
Presbiteri e Diaconi per la gioia, l’impegno e la dedizione con cui svolgono il loro servizio. Sono state 
ascoltate anche le difficoltà che i Pastori incontrano nel loro ministero, legate soprattutto a un senso 
di isolamento, di solitudine, oltre che dall’essere sopraffatti dalle richieste di soddisfare ogni 
bisogno. L’esperienza del Sinodo può aiutare Vescovi, Presbiteri e Diaconi a riscoprire la 
corresponsabilità nell’esercizio del ministero, che richiede anche la collaborazione con gli altri 
membri del Popolo di Dio. Una distribuzione più articolata dei compiti e delle responsabilità, un 
discernimento più coraggioso di ciò che appartiene in proprio al Ministero ordinato e di ciò che può 
e deve essere delegato ad altri, ne favorirà l’esercizio in modo spiritualmente più sano e 
pastoralmente più dinamico in ciascuno dei suoi ordini. Questa prospettiva non mancherà di avere 
un impatto sui processi decisionali caratterizzati da uno stile più chiaramente sinodale. Aiuterà 
anche a superare il clericalismo inteso come uso del potere a proprio vantaggio e distorsione 
dell’autorità della Chiesa che è servizio al Popolo di Dio. Esso si esprime soprattutto negli abusi 
sessuali, economici, di coscienza e di potere da parte dei Ministri della Chiesa. «Il clericalismo, 
favorito sia dagli stessi Sacerdoti sia dai Laici, genera una scissione nel Corpo ecclesiale che fomenta 
e aiuta a perpetuare molti dei mali che oggi denunciamo» (Francesco, Lettera al Popolo di Dio, 20 
agosto 2018).  

 

https://www.vatican.va/content/francesco/it/letters/2018/documents/papa-francesco_20180820_lettera-popolo-didio.html


Insieme per la missione 

75. In risposta alle esigenze della comunità e della missione, lungo la sua storia la Chiesa ha dato 
vita ad alcuni ministeri, distinti da quelli ordinati. Tali ministeri sono la forma che i carismi assumono 
quando sono pubblicamente riconosciuti dalla comunità e da coloro che hanno la responsabilità di 
guidarla e sono messi in modo stabile a servizio della missione. Alcuni sono più specificatamente 
volti al servizio della comunità cristiana. Di particolare rilevanza sono i ministeri istituiti, che 
vengono conferiti dal Vescovo, una volta nella vita, con un rito specifico, dopo un appropriato 
discernimento e un’adeguata formazione dei candidati. Non si tratta di un semplice mandato o di 
un’assegnazione di compiti; il conferimento del ministero è un sacramentale che plasma la persona 
e definisce il suo modo di partecipare alla vita e alla missione della Chiesa. Nella Chiesa Latina si 
tratta del ministero del lettore e dell’accolito (cfr. Francesco, Lettera Apostolica in forma di Motu 
proprio Spiritus Domini, 10 gennaio 2021), e di quello del catechista (cfr. Francesco, Lettera 
Apostolica in forma di Motu Proprio Antiquum ministerium, 10 maggio 2021). I termini e le modalità 
del loro esercizio devono essere definiti da un mandato della legittima autorità. Compete alle 
Conferenze episcopali stabilire le condizioni personali che i candidati devono soddisfare ed 
elaborare gli itinerari formativi per l’accesso a questi ministeri. 

76. A questi si affiancano ministeri non istituiti ritualmente, ma esercitati con stabilità su mandato 
dell’autorità competente, come, ad esempio, il ministero di coordinare una piccola comunità 
ecclesiale, di guidare la preghiera della comunità, di organizzare azioni caritative, ecc., che 
ammettono una grande varietà a seconda delle caratteristiche della comunità locale. Ne sono un 
esempio i catechisti che da sempre in molte regioni dell’Africa sono responsabili di comunità prive 
di Presbiteri. Anche se non esiste un rito prescritto, è opportuno rendere pubblico l’affidamento 
attraverso un mandato davanti alla comunità per favorirne l’effettivo riconoscimento. Esistono 
anche ministeri straordinari, come il ministero straordinario della comunione, la presidenza delle 
celebrazioni domenicali in attesa di Presbitero, l’amministrazione di alcuni sacramentali o altri. Gli 
ordinamenti canonici latino e orientale prevedono già che, in alcuni casi, i Fedeli laici, uomini o 
donne, possano essere anche ministri straordinari del Battesimo. Nell’ordinamento canonico latino, 
il Vescovo (con l’autorizzazione della Santa Sede) può delegare l’assistenza ai matrimoni a Fedeli 
laici, uomini o donne. Sulla base delle esigenze dei contesti locali, si valuti la possibilità di allargare 
e rendere stabili queste opportunità di esercizio ministeriale da parte di Fedeli laici. Infine, ci sono i 
servizi spontanei, che non hanno bisogno di ulteriori condizioni o riconoscimenti espliciti. 
Dimostrano che tutti i Fedeli, in vario modo, partecipano alla missione attraverso i loro doni e 
carismi.  

77. Ai Fedeli laici, uomini e donne, occorre offrire maggiori opportunità di partecipazione, 
esplorando anche ulteriori forme di servizio e ministero in risposta alle esigenze pastorali del nostro 
tempo, in uno spirito di collaborazione e corresponsabilità differenziata. Dal processo sinodale 
emergono in particolare alcune esigenze concrete a cui dare risposta in modo adeguato ai diversi 
contesti:  

a) una più ampia partecipazione di Laici e Laiche ai processi di discernimento ecclesiale e a tutte le 
fasi dei processi decisionali (elaborazione e presa delle decisioni);  

b) un più ampio accesso di Laici e Laiche a posizioni di responsabilità nelle Diocesi e nelle istituzioni 
ecclesiastiche, compresi Seminari, Istituti e Facoltà teologiche, in linea con le disposizioni già 
esistenti;  

https://www.vatican.va/content/francesco/it/motu_proprio/documents/papa-francesco-motu-proprio-20210110_spiritus-domini.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/motu_proprio/documents/papa-francesco-motu-proprio-20210110_spiritus-domini.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/motu_proprio/documents/papa-francesco-motu-proprio-20210510_antiquum-ministerium.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/motu_proprio/documents/papa-francesco-motu-proprio-20210510_antiquum-ministerium.html


c) un maggiore riconoscimento e un più deciso sostegno alla vita e ai carismi di Consacrate e 
Consacrati e il loro impiego in posizioni di responsabilità ecclesiale;  

d) l’aumento del numero di Laici e Laiche qualificati che svolgono il ruolo di giudice nei processi 
canonici; 

e) un effettivo riconoscimento della dignità e il rispetto dei diritti di coloro che lavorano come 
dipendenti della Chiesa e delle sue istituzioni. 

78. Il processo sinodale ha rinnovato la consapevolezza che l’ascolto è una componente essenziale 
di ogni aspetto della vita della Chiesa: l’amministrazione dei sacramenti, in particolare quello della 
Riconciliazione, la catechesi, la formazione e l’accompagnamento pastorale. In questo quadro, 
l’Assemblea ha dedicato attenzione alla proposta di istituire un ministero dell’ascolto e 
dell’accompagnamento, mostrando una varietà di orientamenti. Alcuni si sono espressi 
favorevolmente, perché tale ministero costituirebbe un modo profetico di sottolineare l’importanza 
di ascolto e accompagnamento nella comunità. Altri hanno affermato che ascolto e 
accompagnamento sono compito di tutti i Battezzati, senza che ci sia necessità di un ministero 
specifico. Altri ancora evidenziano la necessità di un approfondimento, ad esempio del rapporto tra 
questo eventuale ministero e l’accompagnamento spirituale, il counseling pastorale e la 
celebrazione del sacramento della Riconciliazione. È emersa anche la proposta che l’eventuale 
ministero dell’ascolto e dell’accompagnamento sia destinato in modo particolare all’accoglienza di 
chi è ai margini della comunità ecclesiale, di chi ritorna dopo essersi allontanato, di chi è in ricerca 
della verità e desidera essere aiutato a incontrare il Signore. Rimane dunque l’esigenza di proseguire 
il discernimento a riguardo. I contesti locali dove questa esigenza è maggiormente sentita potranno 
promuovere una sperimentazione ed elaborare possibili modelli su cui discernere. 

Per una Chiesa sinodale. Comunione, partecipazione e missione. Documento finale 
della XVI Assemblea Generale Ordinaria del Sinodo dei Vescovi, ottobre 2024 

Parte III  

La corresponsabilità nella missione e nella guida della comunità  

A servizio della comunione: rinnovarsi per crescere insieme  

63. In una Chiesa sinodale e missionaria tutti i battezzati, con pari dignità, sono sog- getti partecipi 
e corresponsabili (cfr. LAS 44-63); tutti sono chiamati ad annunciare il Van- gelo della salvezza (cfr. 
LG 12); tutti sono protagonisti attivi nella liturgia, in particolare nella celebrazione eucaristica (cfr. 
SC 7; LG 10); tutti sono chiamati a contribuire alla vita ecclesiale con diversi carismi, ad assumere 
compiti e servizi specifici e a esercitarli con la libertà dello Spirito, nella Chiesa e nel mondo, per la 
crescita del Regno di Dio (cfr. LG 32; AA 2-3). Il DFS, dopo aver presentato la Chiesa come popolo di 
Dio, ha prospettato con estrema concretezza il contributo dei diversi soggetti ecclesiali 
nell’orizzonte di un’autentica cooperazione di tutti e tutte per l’unica missione (DFS 57-78), in un 
quadro di relazioni ecclesiali da rinnovare alla luce del Vangelo (DFS 50-52). L’esperienza ecclesiale 
e la riflessione sinodale si radicano da un lato nella visione ecclesiologica del Concilio Vaticano II 
sulla Chiesa come popolo di Dio, dall’altro nello sviluppo pastorale post-conciliare, che ha visto 
emergere vari aspetti positivi: la maturazione in corresponsabilità e la formazione dei laici quali veri 
soggetti ecclesiali, e il correlato sviluppo di associazioni e movimenti laicali, espressione di 



spiritualità e carismi diversi; la nascita di varie forme di servizio e ministerialità laicale; il 
rinnovamento della vita consacrata; il contributo qualificante e caratterizzante delle donne (laiche 
e consacrate); la costituzione e il ruolo degli Organismi di partecipazione.  

64. Nella Chiesa si sente il bisogno di relazioni più evangeliche ed ecclesiali, quindi più umane e 
fraterne. Si tratta tra l’altro di trovare modi più autentici per vivere il rapporto fra partecipazione e 
autorità. Questa ineludibile tensione va resa generativa. La conversione delle relazioni deve essere 
guidata dallo stile relazionale di Gesù – radicalmente libero, ospi- tale, fiducioso, giusto e 
misericordioso e lontano da logiche di dominio (Mc 10,42-45) – e delle prime comunità cristiane: 
assiduità nell’ascolto dei maestri, nell’unione fraterna, nella frazione del pane e nelle preghiere; 
condivisione dei beni e delle risorse; frequentazione dei luoghi della celebrazione; comunione 
gioiosa e semplice attorno alla tavola; lode a Dio; rap- porto di simpatia con il mondo e con tutto il 
popolo (cfr. At 2,42-47; 1Cor 9,16-23). Ciò ha dei riflessi importanti sulla configurazione dei ruoli, 
dei carismi e dei ministeri, che richiede in questo momento storico un esercizio di grande creatività. 
La relazione tra uomini e donne chiama in causa una conversione relazionale fondamentale nella 
Chiesa. Quella relazione che si è significativamente modificata nella vita sociale richiede una 
trasformazione anche in ambito ecclesiale, attraverso scelte e processi concreti. La conversione 
delle relazioni con- tribuisce a nutrire la corresponsabilità, a rendere le nostre comunità più capaci 
di portare nel mondo il dono della pace che viene dal Signore, attraverso l’impegno concreto nei 
luoghi della vita quotidiana personale, familiare e sociale.  

65. La corresponsabilità e la partecipazione ecclesiali richiedono diverse forme di at- tuazione dei 
tria munera (profezia, sacerdozio e regalità), che sono radicati nel Battesimo. Dal momento che 
evangelizzazione e servizio al corpo ecclesiale non sono appannaggio del solo clero, è essenziale 
riconoscere i carismi e le competenze di laici e laiche, consacrati e consacrate, accogliendo il 
contributo specifico di parola e testimonianza che tutti i battezzati offrono per la missione e 
l’edificazione della Chiesa. La corresponsabilità di laiche e laici non può essere ricondotta alle sole 
forme ministeriali, cioè all’assunzione di ruoli e compiti specifi- ci pubblicamente riconosciuti e 
affidati dalla Chiesa per l’edificazione e la missione. Allo stes- so tempo la conversione sinodale e 
missionaria (cfr. EG 24, 27) comporta sia la valorizzazione di ministeri già esistenti (di fatto e istituiti), 
in particolare con il coinvolgimento di giovani, sia la promozione di nuovi ministeri, per un annuncio 
efficace e una reale prossimità di ascolto e di cura nei diversi ambiti di vita, in particolare a livello 
politico, sociale e culturale. In questo spirito sinodale e missionario, andrà ripensato il servizio di 
guida delle comunità cristiane, a fronte di forme di esercizio dell’autorità ancora monocratiche e 
clericali, non adeguate a una fisionomia sinodale e fraterna di Chiesa, favorendo la corresponsabilità 
di tutti i battezzati, in modo da superare definitivamente la logica ancora perdurante del 
clericalismo, che peraltro non minaccia solo i ministri ordinati, ma anche i laici. Andranno privilegiate 
forme di esercizio pastorale in équipe, il coordinamento delle molteplici ministerialità presenti, 
garantendo la presenza delle donne in ruoli di autorità e di guida (cfr. DFS 60). Diventa oggi 
necessario cre- are spazi e utilizzare strumenti efficaci per la presa di parola e il dialogo tra tutti i 
battezzati e allo stesso tempo attivare Organismi di partecipazione adeguatamente rappresentativi, 
nei quali si possa realizzare una lettura dei segni dei tempi e un discernimento comunitario per 
giungere a elaborare insieme le necessarie decisioni (cfr. DFS 81-108). Per questo vanno migliorate 
le dinamiche comunicative e deliberative di cui la Chiesa necessita per il cammino comune, come 
ha affermato papa Leone XIV: «La sinodalità diventi mentalità, nel cuore, nei processi decisionali e 
nei modi di agire» (Leone XIV 2025).  



66. Sia il cambiamento delle nostre comunità sia la trasformazione culturale che segna la società 
italiana stanno riplasmando la figura di Chiesa – a livello parrocchiale e diocesano – e le sue modalità 
di presenza nell’attuale contesto. Sono profondamente trasformate le nostre esperienze di vita a 
casa, a scuola, in chiesa, nel lavoro, nello sport, nei contesti privati e pubblici. Queste trasformazioni 
vanno sostenute e accompagnate con una viva recezione dei documenti del Concilio Vaticano II e 
del Magistero della Chiesa italiana, con un’analisi ap- profondita del contesto sociale e culturale, 
con una elaborazione di progetti-pilota di rinno- vamento pastorale e con la piena applicazione di 
tutte le facoltà già previste e regolate dal diritto canonico vigente. Il rinnovamento si dà anche 
attraverso un migliore coordinamento diocesano tra Organismi esistenti, con eventuali riduzioni e 
accorpamenti, nell’adozione di metodi di lavoro più efficaci, che prevedano momenti di verifica e 
rendicontazione pastorale, nell’avvalersi del contributo di persone competenti, in un rinnovamento 
della legislazione canonica ove necessario. Lo sviluppo della sinodalità e della missione ecclesiali 
richiedono strumenti amministrativi, economici, gestionali che siano flessibili, sostenibili, 
trasparenti, espressione e mezzo di realizzazione dei valori evangelici di partecipazione, giustizia, 
solida- rietà e che permettano di superare i rischi della burocratizzazione, della opacità amministra- 
tiva e della concentrazione del potere.  

67. Si rende necessaria quindi una decisa conversione sinodale e missionaria, in un co- mune 
cammino come Chiese in Italia anche nella fase di attuazione del Sinodo, rafforzando la sinodalità 
vissuta nei raggruppamenti di Chiese, sia a livello nazionale che regionale, senza trascurare le 
differenze esistenti tra le diverse aree geografiche e tra le Chiese locali, i biso- gni, le risorse, la 
dimensione delle Chiese locali, che richiedono diverse modalità di recezione e di tempi di 
attuazione. Sono innumerevoli i cambiamenti che hanno segnato le strutture ec- clesiali e l’esercizio 
dei ministeri nel corso della storia della Chiesa: oggi la mutata situazione socioculturale e la 
maturazione avvenuta sul piano ecclesiologico nella recezione del Concilio Vaticano II, a confronto 
con la sfida sinodale e missionaria, richiedono creatività e coraggio nell’elaborare nuove vie di 
partecipazione e cooperazione tra i diversi soggetti ecclesiali.  

Parrocchie in conversione sinodale e missionaria  

68. Nelle trasformazioni del tessuto sociale ed ecclesiale, le parrocchie possono ricon- figurarsi come 
comunità in grado di favorire la corresponsabilità missionaria, di generare esperienze di vita 
cristiana e di educare alla partecipazione e al bene comune attraverso l’ascolto e l’annuncio della 
Parola, la celebrazione eucaristica, la preghiera comune, la fra- ternità e la solidarietà (cfr. EG 28; 
LAS 63). In una società dove i luoghi della vita comunitaria si rarefanno sempre di più, e si 
moltiplicano i non-luoghi (spazi anonimi, inadatti alle relazioni autentiche), le parrocchie sono 
chiamate a far crescere la dimensione estroversa del loro essere comunità missionarie vincendo la 
tentazione di una routine autoreferenziale, e diven- tando un punto di riferimento e un luogo 
accogliente, aperto a persone delle più diverse ma- trici spirituali, culturali e sociali, desiderose di 
incontrarsi, dialogare e impegnarsi per il bene comune, al di là delle polarizzazioni a cui spingono gli 
algoritmi della comunicazione digitale. Ce lo ha richiamato ancora papa Leone XIV: «Penso alle 
parrocchie, ai quartieri, alle aree interne del Paese, alle periferie urbane ed esistenziali. Lì dove le 
relazioni umane e sociali si fanno difficili e il conflitto prende forma, magari in modo sottile, deve 
farsi visibile una Chiesa capace di riconciliazione» (Leone XIV 2025).  

Pertanto, l’Assemblea sinodale avanza le seguenti proposte:  



1. che le Chiese locali, in vista di riconfigurazioni territoriali per una pastorale più integrata, 
tenendo presente gli specifici contesti sociali in cambiamento e in dialogo con le comunità 
coinvolte, creino forme stabili di collaborazione tra parrocchie presenti nello stesso territorio, 
mettendo al centro le esigenze delle persone che lì vivono, sia attraverso unità pastorali, sia 
attraverso una pastorale integrata e una collaborazione più stretta a livello di zone pastorali o 
foranie o vicariati in alcuni ambiti (ad esempio carità, pastorale giovanile e familiare, 
formazione degli operatori pastorali, dialogo con il territorio...), sia attraverso iniziative 
pastorali a livello di città, sia, infine, dove appare utile per migliorare il servizio alle persone, 
attraverso la fusione di più parrocchie in una sola (accorpamento di parrocchie). In questi 
processi si coinvolgano le associazioni e i movimenti ecclesiali, così come gli istituti di vita 
consacrata presenti sul territorio;  

2. che la CEI rediga alcune Linee guida sui modelli di unità pastorali, basandosi sulle esperienze 
attualmente in corso, per offrire alle Chiese locali criteri di discernimento circa il modello 
pastorale più adeguato da accogliere in un determinato territorio e per delineare il quadro 
giuridico canonico ed eccle- siastico di questi enti. Tali linee orientative andranno accolte 
tenendo conto degli specifici contesti territoriali e sociali, in un processo di discernimento 
delle comunità locali;  

3. che le Chiese locali, in vista di riconfigurazioni territoriali per una pastorale di prossimità, per 
garantire l’esperienza della vita ecclesiale nell’incontro con la Parola e nella prossimità ai 
fratelli, valutino la riarticolazione delle parroc- chie o unità pastorali in “comunità di 
comunità”, piccole comunità vicine alla vita delle persone, tra loro coordinate, che 
favoriscano esperienze evangeli- che di comunione e di servizio;  

4. che le Chiese locali promuovano un’animazione più sinodale delle comunità, costituendo 
“gruppi o équipe ministeriali” (diaconi, laiche e laici, sposi, con- sacrate e consacrati) o 
“animatori di comunità” che, collaborando con il par- roco, curino l’animazione pastorale e 
liturgica delle comunità più piccole e la gestione delle chiese e delle opere annesse, tenendo 
conto delle possibilità già presenti nel Codice di Diritto canonico (cfr. CIC, can. 517 § 2). 
Abbiano altresì cura che queste figure ricevano una formazione integrale, continua e 
adeguata al servizio ecclesiale loro affidato, perché maturino le necessarie competenze e i 
giusti comportamenti di comunione ecclesiale.  

Organismi sinodali per il discernimento ecclesiale  

69. Perché sia autentica la comunione ha bisogno di tradursi nella partecipazione. Strumenti di tale 
partecipazione sono il Consiglio pastorale, il Consiglio per gli affari eco- nomici e gli altri Organismi 
di partecipazione, di cui ogni Diocesi e ogni parrocchia devono necessariamente essere dotate. 
Tenendo conto che a tutti i battezzati consta il dovere e il diritto di impegnarsi perché l’annuncio 
del Vangelo si diffonda sempre più fra le persone di ogni tempo e di ogni luogo (cfr. CIC, can. 211), 
per una reale condivisione dei processi decisio- nali, è essenziale che nel confronto comunitario sia 
effettivamente rappresentata la varietà delle componenti della realtà parrocchiale e di quella 
diocesana (cfr. CIC, cann. 499, 512, §2). In particolare, i laici abbiano la possibilità di esercitare il 
diritto-dovere loro proprio di apportare nell’azione pastorale della Chiesa la ricchezza delle loro 
esperienze di vita e della loro sapienza non solo nella pastorale ordinaria, ma anche nei “luoghi dove 
si prendono le decisioni importanti” (EG 103, 104; cfr. CIC, can. 212 § 3, can. 228).  

La partecipazione che ci si propone di assicurare attraverso questi Organismi è una postura 
ecclesiale che non si esprime secondo logiche meramente democratiche. Gli Orga- nismi sinodali, 



infatti, non sono “un parlamento” (cfr. Francesco 2023), dove una parte tende a prevalere sull’altra 
a colpi di maggioranza, ma autentiche assemblee ecclesiali che rea- lizzano un discernimento 
spirituale, cioè animato dallo Spirito Santo. Da tale discernimento scaturisce la deliberazione, che 
«avviene con l’aiuto di tutti, mai senza l’autorità pastorale che decide in virtù del suo ufficio»; allo 
stesso modo questa autorità decisionale dei pastori «non è incondizionata: un orientamento che 
emerga nel processo consultivo come esito di un corretto discernimento, soprattutto se compiuto 
dagli Organismi di partecipazione, non può essere ignorato» (DFS 92).  

Pertanto, l’Assemblea sinodale avanza le seguenti proposte:  

1. che i Vescovi costituiscano i Consigli pastorali nelle Diocesi, nelle parrocchie e nelle altre 
articolazioni territoriali ecclesiali (cfr. DFS 104);  

2. che le Chiese locali accompagnino l’efficace funzionamento di tutti gli Or- ganismi di 
partecipazione ai diversi livelli (anche vicariale o zonale), curan- do il raccordo con i diversi 
Organismi e servizi diocesani, promuovendo la formazione dei loro membri, prevedendo 
un’adeguata presenza di giovani, adottando in questi Organismi efficaci metodi di 
discernimento ecclesiale (attraverso la conversazione nello Spirito e altre forme) dall’ascolto 
alla de- cisione, fino al rendiconto e alla verifica delle scelte adottate;  

3. che la CEI crei un Servizio o Coordinamento nazionale a sostegno e orienta- mento del lavoro 
dei Consigli pastorali, dei Consigli per gli affari economici, attraverso la stesura di statuti e 
regolamenti tipo, la proposta di iniziative formative per i coordinatori dei Consigli stessi sui 
metodi partecipativi, deci- sionali e organizzativi, così come la consulenza per situazioni 
particolari;  

4. che la CEI valuti le modalità per inserire nelle sue Commissioni, insieme ai Vescovi, anche 
laici e laiche, presbiteri e diaconi, consacrati e consacrate;  

5. che le Chiese locali, per garantire che la partecipazione ecclesiale espressa dal Consiglio 
pastorale diocesano non rimanga confinata a un gruppo ristret- to, valorizzino tutti gli 
strumenti di partecipazione e ascolto del popolo di Dio, come l’Assemblea diocesana e 
parrocchiale, la Visita pastorale e il Sinodo diocesano quale «organo per la regolare 
consultazione da parte del Vescovo della porzione del popolo di Dio che gli è affidata, come 
luogo di ascolto, di preghiera, di discernimento, in particolare quando si tratta di scelte 
rilevanti per la vita e la missione di una Chiesa locale. Il Sinodo diocesano può anche 
costituire un ambito di esercizio di rendiconto e valutazione» (DFS 108);  

6. che le Chiese locali riconoscano e valorizzino i Centri di ascolto, già diffusi a livello diocesano 
e parrocchiale, come spazi sinodali permanenti, luoghi pastorali in cui l’ascolto condiviso 
delle persone e delle situazioni diventa fonte di discernimento comunitario, strumento di 
animazione e laboratorio di corre- sponsabilità ecclesiale;  

7. che le Chiese locali organizzino regolarmente un’Assemblea diocesana, cu- rando anche la 
diffusione delle conclusioni in ambito parrocchiale e territoria- le come forma ordinaria di 
verifica e rendicontazione dell’azione pastorale;  

8. che ogni Diocesi convochi almeno una volta all’anno in seduta comune il Con- siglio pastorale 
diocesano e il Consiglio presbiterale, per l’individuazione delle scelte pastorali prioritarie.  

Guidare e animare insieme la comunità cristiana  

70. Nel suo imprescindibile ministero di guida e servizio all’unità della comunità eccle- siale, il 
Vescovo è il primo responsabile dell’azione pastorale condivisa e sinodale (cfr. DFS 69-70). Padre e 
pastore dell’intera comunità (cfr. CD 16), il Vescovo promuove la “correspon- sabilità differenziata” 



di tutti i battezzati all’unica missione della Chiesa (cfr. DFS 26, 77). In particolare, è chiamato ad 
avere una relazione personale innanzitutto con i suoi più stretti collaboratori, i presbiteri, per i quali 
deve essere come un padre, un punto di riferimento e una guida per la loro vita personale e 
pastorale. Gli stessi presbiteri hanno un compito pri- mario nel testimoniare e favorire la 
conversione sinodale e missionaria. La natura origina- riamente comunionale del loro ministero 
presbiterale richiede di non compiere il loro servizio come soggetti solitari, ma quali membri del 
presbiterio (cfr. DFS 72) e del popolo di Dio, coinvolgendosi attivamente in processi decisionali 
condivisi, a cominciare da quelli degli Or- ganismi di partecipazione. Ad un orientamento sinodale 
del loro servizio sono chiamati an- che i diaconi che, come indicato nel DFS, «esercitano il loro 
ministero nel servizio della carità, dell’annuncio e della liturgia, promuovendo nella chiesa una 
coscienza e uno stile di servizio verso tutti, specialmente verso i più poveri» (DFS 73).  

Pertanto, l’Assemblea sinodale avanza le seguenti proposte:  

1. che le Chiese locali promuovano il servizio di animazione pastorale della co- munità sempre 
di più come lavoro di squadra tra presbiteri, diaconi, ministri istituiti e di fatto, laici e laiche, 
sposi, consacrati e consacrate, anche attra- verso la formazione di “équipe pastorali” o 
“gruppi ministeriali” a servizio di una o più parrocchie o di una unità pastorale. Tale lavoro 
collaborativo e di rete richiede non solo un coordinamento funzionale, ma soprattutto una 
profonda comunione spirituale: i Vescovi incoraggino perciò le forme di vita comune e 
fraterna tra presbiteri, sperimentandone anche la possibilità con famiglie, diaconi, laici e 
laiche, consacrati e consacrate, come espressione profetica di una conversione sinodale e 
missionaria;  

2. che la CEI dia indicazioni per l’attuazione di quanto già previsto dal Codice di Diritto canonico 
(cfr. CIC, can. 517 § 2) per la partecipazione di diaconi, laici e laiche, consacrati e consacrate, 
a forme di collaborazione per la guida pastorale delle comunità (parrocchie, Organismi 
diocesani, curie, vicariati, etc.), facendo conoscere le nuove forme di corresponsabilità già in 
atto in alcune Chiese locali e promuovendone di nuove;  

3. che le Chiese locali promuovano il ministero del diaconato dove non è pre- sente e lo 
valorizzino dove è presente, sia nelle parrocchie e unità pastorali sia nella pastorale 
d’ambiente. Per sostenere l’approfondimento teologico su questa figura e garantire una 
formazione adeguata, la CEI costituisca un Co- ordinamento nazionale e favorisca la 
creazione di Coordinamenti nelle Chiese locali, almeno a livello interdiocesano o di regione 
ecclesiastica.  

Una Chiesa di donne e uomini insieme  

71. «In forza del Battesimo, uomini e donne godono di pari dignità nel popolo di Dio. Eppure, le 
donne continuano a trovare ostacoli nell’ottenere un riconoscimento più pieno dei loro carismi, 
della loro vocazione e del loro posto nei diversi ambiti della vita della Chiesa, a scapito del servizio 
alla comune missione» (DFS 60). Il Cammino sinodale italiano ha rilevato ostacoli a una piena 
corresponsabilità ecclesiale delle donne: tuttavia, riprendendo la visione teologica del Concilio 
Vaticano II sul rapporto tra cultura e Vangelo (cfr. GS 44), sull’apporto dei laici (cfr. LG 32), sulla 
denuncia di ogni forma di discriminazione (cfr. GS 29) e sulla piena, consapevole e attiva parte- 
cipazione di tutti alle celebrazioni liturgiche (cfr. SC 14), è possibile oggi rimuovere gli stereotipi di 
genere e sviluppare una visione di guida ecclesiale innovativa, capace di dare spazio a dinami- che 
più comunicative e partecipative (cfr. LAS 54). Riconoscere alle donne compiti di effettiva e 



autonoma responsabilità ecclesiale aiuterà a superare anche a livello culturale e sociale l’idea 
dell’autorità nella Chiesa univocamente “maschile”, se non addirittura “maschilista”.  

Pertanto, l’Assemblea sinodale avanza le seguenti proposte:  

1. che le Chiese locali, riconoscendo il genio femminile così come diceva San Gio- vanni Paolo 
II, promuovano una effettiva parità di genere nelle possibilità di ac- cesso alla guida di Uffici 
diocesani e in ruoli di responsabilità pastorale in Diocesi, parrocchie e associazioni, nei 
Tribunali ecclesiastici, nelle Facoltà teologiche e isti- tuzioni affini e nei ministeri istituiti, 
riconoscendo così l’apporto corresponsabile di parola, servizio, competenza delle donne. 
Favoriscano poi l’apporto di profes- sioniste ed esperte nei percorsi di discernimento e 
formazione dei candidati al ministero ordinato e nelle istituzioni deputate alla formazione 
del clero e dei laici;  

2. che la CEI, promovendo una rete di diverse realtà nazionali, sostenga la crea- zione di un 
Tavolo di studio permanente sulla presenza e l’apporto delle donne nella Chiesa, al fine di 
formulare proposte operative per incentivarne la corre- sponsabilità ecclesiale;  

3. che la CEI sostenga e promuova progetti di ricerca di Facoltà teologiche e as- sociazioni 
teologiche per offrire un contributo all’approfondimento delle que- stioni relative al 
diaconato delle donne avviato dalla Santa Sede (cfr. DFS 60).  

Promuovere la ministerialità di laiche e laici  

72. La corresponsabilità dei battezzati non coincide esclusivamente con l’assunzione di mi- nisteri, 
istituiti o meno, riconosciuti e affidati dalla Chiesa, poiché lo Spirito effonde i suoi carismi anche al 
di fuori di un riconoscimento istituzionale. Tuttavia, per favorire lo sviluppo di una maggio- re 
corresponsabilità nella missione, il Cammino sinodale italiano chiede di allargare gli spazi della 
ministerialità dei laici (cfr. LAS 45-47). Le Chiese locali sono chiamate «a rispondere con creatività e 
coraggio ai bisogni della missione, discernendo tra i carismi alcuni che è opportuno prendano una 
forma ministeriale, dotandosi di criteri, strumenti e procedure adeguate» (DFS 66).  

Pertanto, l’Assemblea sinodale avanza le seguenti proposte:  

1. che le Chiese locali promuovano la diffusione dei ministeri istituiti del letto- rato, 
dell’accolitato e del catechista, (definendone figura e ruoli) secondo i bisogni delle realtà 
locali e sottolineandone l’identità missionaria, come indi- cato dalla Nota CEI del 2022 sui 
ministeri istituiti;  

2. che la CEI richieda alla Santa Sede la creazione per le Chiese in Italia del ministero istituito 
“della cura, dell’ascolto, dell’accompagnamento” (DFS 78), per la pastorale dell’accoglienza, 
della soglia, della consolazione e della prossimità a chi soffre;  

3. che le Chiese locali promuovano forme ministeriali per l’animazione e il dia- logo con il 
territorio, ad esempio l’animatore della comunicazione e della cul- tura (cfr. CM, cap. VI) o il 
promotore della partecipazione sociopolitica;  

4. che si valuti l’opportunità di un’equa remunerazione alle persone impegnate regolarmente 
in un ministero ecclesiale, in ragione della propria competenza;  

5. che venga valorizzato il contributo di parola, competenza e servizio che le persone anziane 
mettono a disposizione della comunità.  

 



Le strutture diocesane a servizio della missione  

73. Gli Organismi e i Servizi diocesani (Uffici di curia, Consigli, Consulte, etc.) sono di vitale 
importanza per indirizzare e sostenere un’azione pastorale integrata a servizio della missione e per 
esprimere la corresponsabilità ecclesiale di tutte le componenti del popolo di Dio. È necessario che 
nelle curie diocesane siano impegnati non solo presbiteri, ma anche diaconi, laici e laiche, consacrati 
e consacrate, qualificati, competenti e capaci di relazione con le diverse realtà ecclesiali e sociali. Il 
servizio che si svolge negli Uffici diocesani ha innan- zitutto una dimensione di testimonianza 
evangelica nello svolgimento del proprio lavoro, pri- ma ancora che burocratica e funzionale. «Il 
Convegno della Chiesa italiana a Verona (2006) indicava già la necessità di pensare le strutture di 
servizio della pastorale non tanto a partire da ciò che la Chiesa offre (annuncio, liturgia, carità), ma 
dagli ambiti vitali in cui la gente è im- mersa (affetti, lavoro e festa, fragilità, tradizione, cittadinanza): 
sono questi, infatti, i contesti nei quali deve risuonare l’annuncio, deve parlare la liturgia, deve agire 
la carità» (LAS 62).  

Pertanto, l’Assemblea sinodale avanza le seguenti proposte:  

1. che le Chiese locali rivedano l’organizzazione delle curie diocesane nell’ottica di una 
pastorale più unitaria e integrata, essenzializzando e razionalizzando i Servizi e gli Uffici 
pastorali, ripensandoli a partire dagli ambiti di vita delle persone e dall’ascolto delle 
necessità delle comunità e del territorio, in ac- cordo con il piano pastorale e le scelte 
prioritarie della Chiesa locale;  

2. che i Servizi e gli Uffici pastorali e amministrativi garantiscano la dimensione spirituale del 
lavoro comune e maturino un orizzonte condiviso con momen- ti di conversazione e 
discernimento nello Spirito, e processi di formazione adeguata, sia in riferimento allo 
specifico incarico assunto, sia rispetto al contesto ecclesiale, culturale e sociale in cui sono 
inseriti; operino secondo i principi di sussidiarietà e di solidarietà, cioè garantendo il 
protagonismo delle comunità locali e sostenendone l’azione quando necessario;  

3. che le curie diocesane investano in una comunicazione capillare e traspa- rente e in una 
maggiore accessibilità (orari, sede, contatti on-line, etc.).  

Gestione economica e amministrativa sostenibile, trasparente e condivisa  

74. La gestione economica dei beni in forma trasparente e partecipata è un segno evidente di una 
Chiesa che si apre alla corresponsabilità di tutti i fedeli, nella comune ricer- ca delle forme più 
evangeliche di utilizzo dei beni a favore della carità e della comunione. È necessario che i Vescovi e 
i parroci, pur mantenendo la responsabilità ultima nella gestione economica, la esercitino in modo 
partecipato, anche delegando a persone che in questo settore possono offrire un aiuto qualificato 
per formazione, professionalità, competenza ed esperienza. Inoltre, la priorità della missione 
richiede che anche nella gestione economica si scelgano strumenti adeguati, più leggeri e flessibili, 
nella linea della sostenibilità, della corre- sponsabilità e della giustizia (cfr. LAS 57, 60).  

Pertanto, l’Assemblea sinodale avanza le seguenti proposte:  

1. che l’Ordinario diocesano, attraverso il Consiglio per gli affari economici, curi attentamente 
l’inventario e la gestione del patrimonio e, nel confronto con gli Organismi di partecipazione 
diocesani e parrocchiali, valuti l’uso delle ri- sorse economiche in conformità con la missione 
ecclesiale e gli obiettivi pa- storali. Gli enti preposti elaborino piani strategici di utilizzo, 
valorizzazione ed eventuale alienazione dei beni, garantendo trasparenza, sostenibilità e 



giustizia dei bilanci diocesani, anche con una certificazione esterna, comuni- cando le 
possibilità di sostegno economico e di ricerca fondi;  

2. che le Chiese locali coinvolgano professionisti in forme di corresponsabilità gestionali. In 
questa ottica valutino anche la possibilità di dar vita alla figura dell’“assistente 
all’amministrazione e all’economia” a servizio di più parrocchie e di esercitare una 
corresponsabilità amministrativa, ad esempio con la pratica della “firma congiunta”;  

3. che la CEI informi le Chiese locali sulla pratica dei procedimenti di “delega” e di “procura” ai 
laici per sviluppare la corresponsabilità e per sostenere i parroci nella gestione 
amministrativa, e offra supporto giuridico a quelle realtà che vogliono istituire nuovi enti per 
la gestione di beni e attività, come le fondazioni (ad esempio, per la gestione di scuole 
dell’infanzia paritarie, strutture sportive, oratori, case per anziani, etc.);  

4. che la CEI offra criteri e sussidi per una rendicontazione efficace e confor- me, aggiorni 
l’Istruzione in materia amministrativa del 2005 e intensifichi la proposta formativa e lo 
scambio di buone prassi su sostenibilità economica, finanziaria, patrimoniale e ambientale.  

Continuare a camminare insieme  

75. Il Cammino sinodale, soprattutto grazie al dialogo e al discernimento ecclesiale, ha permesso di 
far crescere le Chiese locali nella comunione. Sulla scorta dell’esperienza di que- sti anni, tale 
cammino ha bisogno di continuare e rafforzarsi, perché cresca la sinodalità e la missionarietà nelle 
Chiese in Italia e, con il coinvolgimento dell’intero popolo di Dio, queste possano rispondere in modo 
più efficace ai bisogni pastorali dei vari contesti (cfr. DFS 125). Alle Conferenze Episcopali è chiesto 
infatti «di dedicare persone e risorse per accompagnare il percorso di crescita come Chiesa sinodale 
in missione» (DFS 9). In tal modo potrà essere più efficace e condivisa l’attuazione del Sinodo della 
Chiesa universale nel contesto eccle- siale italiano (cfr. TS), e sarà possibile concretizzare e verificare 
nel tempo le scelte maturate durante il Cammino sinodale. Come ha ricordato papa Leone XIV: 
«Andate avanti nell’unità, specialmente pensando al Cammino sinodale. Il Signore – scrive 
Sant’Agostino – “per man- tenere ben compaginato e in pace il suo corpo, così apostrofa la Chiesa 
per bocca dell’A- postolo: Non può dire l’occhio alla mano: non ho bisogno di te; o similmente la 
testa ai piedi: non ho bisogno di voi. Se il corpo fosse tutto occhio, dove l’udito? Se il corpo fosse 
tutto udito, dove l’odorato?” (Esposizione sul Salmo 130, 6). Restate uniti e non difendetevi dalle 
provo- cazioni dello Spirito» (Leone XIV 2025).  

Pertanto, l’Assemblea sinodale avanza le seguenti proposte:  

1. che la CEI crei un Organismo di partecipazione ecclesiale a livello nazionale per sostenere e 
verificare la ricezione del Cammino sinodale delle Chiese che sono in Italia. Raccogliendo lo 
stile e le procedure sperimentate e ispirandosi agli Organismi sorti nel Cammino sinodale, 
tale organismo continui ad ac- compagnare la riflessione e il discernimento sulla realtà 
ecclesiale italiana e contribuisca al processo di ricezione delle indicazioni sinodali, 
incoraggiando e verificando la formazione permanente di tutto il popolo di Dio;  

2. che la CEI preveda la creazione di un’équipe esperta in comunicazione, con il compito di 
studiare metodi, strumenti e tempi adeguati a promuovere la sinodalità e di elaborare un 
piano per comunicare in tutte le Diocesi italiane, in modo capillare, i contenuti e le scelte del 
Cammino sinodale. A tal fine potrà essere utile anche lo sviluppo e l’aggiornamento del sito 
internet del Cammino sinodale, che raccolga il materiale prodotto e sia spazio di condivisione 
delle buone prassi ed esperienze pastorali delle Chiese locali.  



Lettere del Vescovo Pierantonio 

Uomini e donne in cammino sulla sinodalità (2023-25) 

UNA CHIESA CORRESPONSABILE  

La Chiesa del futuro sarà una Chiesa dove la responsabilità sarà condivisa e dove ciascuno potrà e 
dovrà dare il suo con- tributo per il bene della propria comunità. Che la parrocchia coincida con il 
parroco e che dove non c’è il parroco non c’è la Chiesa è un’idea che ha fatto il suo tempo e che non 
era del tutto corretta. La Chiesa siamo tutti noi che crediamo, che abbiamo ricevuto il Battesimo, 
che celebriamo insieme l’Eu- caristia, che camminiamo come fratelli e sorelle e proviamo a trovare 
insieme le rispose alle domande che la vita cristia- na pone: questa prospettiva è decisamente più 
confortante. La sinodalità per definizione domanda la corresponsabilità. Potremmo dire che la esige. 
Il grande nemico della corre- sponsabilità sinodale è il clericalismo, cioè quella forma di 
autoritarismo che viene esercitata dal clero a partire da una concezione scorretta dell’autorità e fa 
leva su una malintesa dignità sacerdotale. L’esercizio della corresponsabilità non lede in nulla la 
dignità presbiterale e molti sacerdoti ne sono consapevoli. È anzi vivo in molti il desiderio di 
condividere il compito del governo della comunità cristiana secondo le indicazioni che vengono dal 
Concilio Vaticano II. La rilevanza del contributo dei laici è stato evidenziato in modo molto chiaro 
dal Concilio e sono state date indicazioni precise cir- ca la modalità di esercizio di una simile 
responsabilità con- divisa. Sto pensando in particolare ai Consigli pastorali e alle altre forme anche 
amministrative di coinvolgimento. Vi sono poi le ministerialità, sul cui valore papa Francesco si è 
recentemente espresso in modo chiaro, chiedendo di valo- rizzarle anche pensando ad una loro 
istituzione.  

La corresposabilità è decisamente preziosa in vista del di- scernimento che poi approda alle 
decisioni. Un confronto ben impostato in cui ognuno ha la possibilità di esprimere il proprio parere 
consentirà di giungere alle decisioni con mag- giore lucidità. Una scelta condivisa o comunque 
maturata nel reciproco scambio dei pareri ha maggiore probabilità di essere adeguata. La preghiera 
che precede questi momenti di incontro ci ricorda che siamo tutti discepoli, che siamo in ascolto 
dello Spirito e che siamo servitori umili della nostra Chiesa. L’amore per questa Chiesa dovrà sempre 
ispi- rare ogni compito di corresponsabilità, senza protagonismo e nello spirito di una profonda 
comunione.  

Siamo la Chiesa del Signore (2024) 

PUNTI DEL CONFRONTO 

L’intenzione che ci muove è quella di un ascolto umile e attento dello Spirito che faccia luce con 
sapienza e con coraggio sulla nostra attuale situazione di Chiesa. Non posso tuttavia nascon- dere 
che da questa riflessione di ampio respiro e di intensa spi- ritualità mi attendo anche indicazioni 
importanti e non vaghe circa alcuni aspetti della nostra azione pastorale, che in questo momento 
mi appaiono tanto rilevanti quanto delicati. Penso in particolare al rapporto tra Parrocchie, Unità 
Pastorali e Zone Pa- storali; alla necessaria articolazione sul territorio tra la pastorale ordinaria e la 
pastorale di ambiente (servizio ai poveri, lavoro, scuola, malattia, cultura, ecc.); penso, inoltre, alle 
decisioni che dovremo assumere riguardo agli Organismi di partecipazione o di sinodalità (cioè i 
Consigli ai vari livelli della territorialità diocesana) e, ancora, al grande tema della ministerialità (ordi- 
nata, istituita, conferita, già concretamente vissuta e sempre da promuovere). Penso alle forme di 



esercizio della responsabilità amministrativa e alle scelte riguardanti le strutture ecclesiali; penso al 
ministero ordinato e alla necessità di ripensarlo nel nuovo quadro dell’articolazione territoriale della 
nostra Chiesa. Un’attenzione specifica non dovrà mancare al carisma della vita consacrata nella 
nostra Chiesa, in particolare alle forme della sua valorizzazione e promozione. Non apriamo questo 
tempo di discernimento pastorale semplicemente per dare risposte a que- ste domande, ma siamo 
fiduciosi che questa esperienza, per noi essenzialmente spirituale, consentirà di dare alla nostra 
Chiesa una migliore configurazione, a beneficio della sua missione. 

L’arte di camminare insieme. Riflessioni sulla sinodalità e il consigliare nella Chiesa 
(2018) – nella sua interezza 

DOCUMENTI PASTORALI 

I Passi della fede (2023-2025) 

Lettera del Vescovo 

Anche la figura dei catechisti subirà un cambiamento signi- ficativo. Ad ogni catechista sarà affidato 
un modulo che egli preparerà con la dovuta cura e che vivrà con i ragazzi in uno dei tempi forti (non 
più settimanalmente). Auspichiamo che una simile proposta consentirà a persone ancora 
relativamen- te giovani e impegnate nel lavoro di dare la loro disponibilità per la catechesi dei 
ragazzi. La pratica aiuterà a capire sem- pre meglio come andrà svolto questo prezioso servizio dei 
catechisti, sapendo che, in ogni caso, lo stile sarà esperienziale. Un’attenzione particolare andrà 
conferita al legame affettivo che unisce i ragazzi ai loro catechisti: è molto importante che questo 
non venga meno. 

Strumento operativo 

L’ACQUISIZIONE DI UNA MENTALITÀ PROGETTUALE E LA FLESSIBILITÀ 

Il nostro tempo, che sta vedendo, insieme alle altre trasformazioni, un repentino cambiamento 
rispetto alla percezione dell’appartenenza alla comunità cristiana, suggerisce di non immaginare un 
progetto “monolitico”, ma piuttosto uno schema “flessibile” che possa essere aggiornato e integrato 
con l’esperienza. 

La progettazione vissuta a livello locale può aiutare ad acquisire un metodo di lavoro che 
contribuisca a mantenere aggiornato il progetto e l’equipe dei catechisti, attivando la capacità di: 

• individuare alcuni catechisti-referenti all’interno delle comunità che possano diventare 
riferimento per l’equipe battesimale, 

per i passi di compimento e per i percorsi per i genitori; 

• accompagnare alcune figure di catechisti che potrebbero essere ulteriormente valorizzate, anche 
attraverso una formazione specifica, in una logica di ministerialità laicale al servizio della propria 
comunità cristiana; 

https://www.diocesi.brescia.it/?attachment_id=1417650
https://www.diocesi.brescia.it/?attachment_id=1417650


• partendo da alcuni punti fermi nel cammino di iniziazione cristiana, validi per tutti, articolare 
l’itinerario secondo un’ampia possibilità di opzioni soprattutto a livello di calendarizzazione; 

• promuovere percorsi adatti per accompagnare ed includere i bambini con disabilità. 

LA FIGURA DEL CATECHISTA 

La proposta modulare vuole provare a rinnovare le modalità con le quali vengono coinvolti ed 
impegnati i catechisti. 

Il Parroco, responsabile della catechesi, individuerà uno o due catechisti coordinatori i quali si 
occuperanno di predisporre i singoli Passi e li condurranno (un catechista responsabile del singolo 
Passo) oppure accompagneranno man mano i gruppi di bambini in ognuno dei Passi di compimento. 

I catechisti coordinatori saranno aiutati da alcune figure: catechisti, animatori 

e/o genitori a seconda delle attività e dei contenuti proposti (es. per animare 

alcuni momenti, organizzare l’accoglienza degli incontri, per le comunicazioni e le informazioni agli 
altri genitori) e coinvolgeranno nei singoli appuntamenti testimoni, volontari, altri catechisti, 
presbiteri, diaconi e religiosi, etc. 

I catechisti coordinatori si incontreranno nell’equipe nella quale avranno il compito della 
progettazione del modulo, della sua calendarizzazione (prima dell’inizio dell’anno pastorale), della 
preparazione e della conduzione dei momenti principali; si preoccuperanno inoltre di calibrare i 
cammini dei bambini/ragazzi che si affacciano in età diverse, possibilmente guidati da un presbitero 
o da un diacono incaricato. L’equipe dei catechisti coordinatori avrà un responsabile che sarà in 
contatto con l’Ufficio per la Catechesi soprattutto nella fase di progettazione dei cammini e come 
forma di accompagnamento del percorso. 

Dal Cortile (2014) 

La guida è la figura di riferimento dell’oratorio. È guida il curato dell’oratorio, ma, dove non vi sia, è 
indispensabile individuare una persona, presente e riconosciuta, che svolga questa funzione. 

La guida dell’oratorio è uomo, donna o famiglia che offra una sincera testimonianza di fede cristiana 
e, in accordo con il parroco, sarà il riferimento per le scelte operative dell’oratorio. 

La guida dell’oratorio dovrà dare una disponibilità di tempo adeguata, dovrà formarsi in modo 
permanente, potrà essere retribuita per il servizio prestato. 

È un incarico che deriva da un mandato esplicito della propria comunità parrocchiale, previa 
approvazione diocesana. 

La guida non sostituisce la responsabilità giuridica del parroco, ma diventa punto di riferimento 
operativo che lo affianca. È attenta ai suggerimenti, ai bisogni e all’accompagnamento delle persone 
presenti in oratorio, valorizzandone le capacità e promuovendo buone relazioni; coordina le azioni 
educative in un’ottica di integra- zione di progetti e contributi; sostiene la comunità educativa nel 
servizio offerto. 



La guida incontra frequentemente il Consiglio dell’oratorio per la stesura del calendario annuale, 
per individuare le scelte di fondo delle singole attività e iniziative e per verificare quanto attuato. Si 
impegna ad allargare la partecipazione favorendo la corresponsa- bilità di altri adulti e giovani e, 
con l’aiuto del Consiglio dell’oratorio, individua e definisce i responsabili delle varie attività 
dell’oratorio. 

Laddove l’oratorio sia inserito in un Unità Pastorale, la guida sarà riferimento per il proprio oratorio 
nell’elaborazione del Progetto Educativo e farà parte dell’equipe di Pastorale Giovanile e 
Vocazionale, dove presente. 

Comunità in Cammino, Documento del 29° Sinodo diocesano sulle unità pastorali 
(2013) 

Il cap. III tratta dei soggetti coinvolti nell’attuazione delle Unità Pastorali, si parla di “ministerialità 
diffusa”, riferendosi sia all’interazione tra persone che esercitano diversi ministeri, sia alla 
dimensione ministeriale della Chiesa. 

Per una “ministerialità” diffusa  

53. Alla base delle diverse attività e dei molteplici servizi svolti nella comunità cristiana deve 
esserci la coscienza che ogni ministero rappresenta un modo di partecipare all’unica missione 
della Chiesa, la quale è attuata da soggetti diversi, secondo le varie vocazioni e i doni ricevuti, e si 
realizza in modi differenti e complementari. 

54. A servizio dell’unica missione della Chiesa sono posti sia i ministeri conferiti attraverso il 
sacramento dell’Ordine, che assicurano alla comunità il servizio essenziale della Parola, dei 
sacramenti e della guida pastorale autorevole, sia i ministeri istituiti o esercitati di fatto, che sono 
fondati nel Battesimo e sono pure a servizio della comunità, ma presentano una maggiore 
variabilità in rapporto al mutare delle situazioni storiche e dei bisogni delle comunità. 

55. L’accoglienza delle diversità, la valorizzazione dei carismi per il bene comune, la coscienza della 
distinzione tra i ministeri e della necessità di evitare sovrapposizioni e invasioni di campo e lo 
sforzo di esercitarli nella comunione con tutti i soggetti chiamati al servizio nella Chiesa, sono 
condizioni essenziali per un corretto esercizio dei ministeri ecclesiali anche nelle UUPP. 

56. Di particolare importanza è la presenza di coloro che, all’interno di una UP, svolgono un 
ministero continuativo (ordinato o istituito o di fatto). Il presbitero coordinatore abbia cura di 
riconoscere e mettere in comunione le persone di questo gruppo interparrocchiale, in cui deve 
manifestarsi una piena comunione, una collaborazione effettiva, una corresponsabilità sinodale 
vissuta a servizio di tutta l’UP. A questo fine il presbitero coordinatore, in tutte le fasi di istituzione 
come nella vita ordinaria dell’UP, promuova percorsi di conoscenza, formazione e condivisione 
nella fraternità. 

57. Con la partecipazione alla definizione e alla realizzazione del progetto pastorale comune si 
attua concretamente la dimensione ministeriale della Chiesa e crescono la consapevolezza 
missionaria della Chiesa e la comunione tra i diversi soggetti ai quali la missione è affidata. 

I presbiteri 



58. L’impostazione di una pastorale comune tra più parrocchie, insieme alla diminuzione del 
numero dei presbiteri, comporta una trasformazione delle forme in cui il ministero dei presbiteri è 
esercitato. 

59. Il ministero del presbitero, avendo come scopo la guida e l’edificazione della comunità 
cristiana, anche nelle UUPP dovrà riguardare tutti gli aspetti costitutivi della pastorale, evitando il 
rischio che il presbitero si limiti alle funzioni liturgiche e sacramentali o si trasformi in un 
funzionario nel quale prevale il tratto burocratico. 

60. Per evitare i rischi menzionati, i compiti affidati ai presbiteri richiedono il contatto diretto e la 
costruzione di relazioni stabili con i fedeli appartenenti alla comunità cristiana e l’attenzione alla 
testimonianza missionaria rivolta a coloro che non credono o sono in ricerca. 

61. Le relazioni stabili del presbitero con i fedeli trovano nell’assemblea convocata per l’Eucaristia 
la loro espressione più alta e includono il cammino di evangelizzazione e di formazione cristiana 
che porta all’Eucaristia nonché la molteplicità di azioni e forme di vita comunitaria che 
dall’Eucaristia nascono. Nella presidenza della celebrazione eucaristica e nell’esercizio comune del 
ministero all’interno dell’UP tutti i presbiteri sono per la comunità segno di Cristo Pastore con pari 
dignità, indipendentemente dal compito specifico (coordinatore, parroco, vicario parrocchiale) che 
ciascuno è chiamato a svolgere. 

62. Inserito nel presbiterio diocesano, il presbitero è chiamato a vivere nell’UP la comunione con 
gli altri presbiteri con i quali condivide la cura pastorale. Per questo, nella misura del possibile, è 
bene che in ogni UP vi siano almeno due presbiteri; così come è opportuno che i presbiteri della 
medesima UP attuino qualche forma di vita comune. D’altra parte, si deve riconoscere anche il 
valore di una presenza diffusa dei presbiteri nelle singole parrocchie, caratteristica della tradizione 
bresciana, che permette loro una maggiore vicinanza ai fedeli. 

63. I presbiteri sono chiamati a riconoscere e promuovere le vocazioni ai diversi ministeri donati 
da Dio alla comunità cristiana e a rendere possibile un’adeguata formazione di coloro che sono 
idonei e disponibili ad assumere tali ministeri. 

I diaconi 

64. I diaconi sono chiamati ad essere segno di Cristo servo ed esprimono in modo particolare la 
dimensione del servizio, che è compito dell’intera Chiesa. Essi sono chiamati a svolgere, sia nelle 
UP che nelle comunità parrocchiali, la triplice diaconia della Parola, della liturgia e della carità. 

65. I diaconi sono a servizio delle UP e possono favorire la comunione all’interno di esse. Se il 
Vescovo riterrà necessario affidare una partecipazione nell’esercizio della cura pastorale di una 
parrocchia a un diacono, tale compito verrà svolto secondo le indicazioni del can. 517 §2. Questo 
servizio dovrà essere svolto con spirito di umile mediazione e in accordo con il presbitero 
coordinatore dell’UP. 

66. Una caratteristica del servizio dei diaconi è anche quello di stare sul “confine” e diventare 
“ponte” tra la Chiesa e il mondo: essi devono portare nell’ambiente periferico la carità e il 
conforto spirituale e materiale della Chiesa e al tempo stesso riportare al cuore della Chiesa le 
ansie e le attese delle donne e degli uomini. 



Le persone consacrate 

67. Nella comunità dei credenti le persone consacrate sono una presenza significativa che sollecita 
all’essenzialità dell’esistenza cristiana: il primato di Dio, la sequela di Gesù casto, povero e 
obbediente, la vita fraterna in comunità, l’obbedienza allo Spirito nel discernimento comunitario, 
l’attenzione ai poveri. 

68. Il loro stato di persone consacrate - con i voti di castità, povertà, obbedienza o altri sacri vincoli 
- annuncia il cielo e la terra nuovi che il cristiano già abita con Cristo, in forza del Battesimo, e lo 
sollecita a non schematizzarsi sulla logica del mondo. La nostra Diocesi ha visto la nascita e la 
crescita di carismi per l’educazione, per la cura dei poveri e di ogni male fisico e spirituale e ancora 
oggi ne gode in forme più aderenti alle situazioni attuali. Per questo, da parte dei superiori 
maggiori, si faccia di tutto perché in ogni UP sia possibilmente assicurata la presenza di persone 
consacrate e di comunità religiose. A loro volta, gli Istituti secolari, che vivono nel mondo la loro 
consacrazione e intendono portarvi il lievito del Vangelo, collaborano all’azione apostolica della 
Chiesa. Particolarmente sensibili alla vocazione della donna nella Chiesa, le consacrate 
contribuiscono in corresponsabilità e spirito evangelico all’edificazione di una società più umana. I 
responsabili delle UUPP, da parte loro, operino affinché la comunità cristiana faccia tesoro di 
questo segno di totale dedizione a Dio attraverso la dedizione ai fratelli e alle sorelle. 

69. Ogni comunità consacrata ha un carisma per un servizio all’umanità ed è chiamata ad 
esercitarlo nella comunione. È necessario che le UUPP accolgano con riconoscenza la ricchezza e 
varietà della vita consacrata e la sappiano valorizzare secondo le specifiche competenze, 
accogliendone la testimonianza soprattutto come un dono al di là di una logica puramente 
funzionale. Il Vescovo, in caso di scarsità di presbiteri, può affidare una partecipazione 
nell’esercizio della cura pastorale di una parrocchia a una comunità religiosa secondo le indicazioni 
del can. 517 § 2. 

70. La costituzione di una UP che coinvolga una parrocchia affidata a un Istituto Religioso deve 
essere preventivamente concordata tra Ordinario Diocesano e Superiore maggiore, stabilendo i 
principi, i criteri e i limiti di tale collaborazione. I religiosi che reggono una parrocchia si 
preoccuperanno di integrare le dimensioni specifiche del carisma della propria famiglia religiosa 
nella vita e nelle scelte dell’UP. 

I laici e le aggregazioni ecclesiali 

71. Le UUPP favoriscono il sorgere di nuove forme di servizi laicali, in particolare quelli della 
Parola, della liturgia e della carità, nonché quelli dei diversi settori della pastorale, sia all’interno 
della comunità cristiana sia, e soprattutto, all’interno della vita sociale, politica, culturale ed 
economica del mondo. 

72. In ogni UP dovrà considerarsi prioritaria una formazione permanente dei laici che, a partire 
dalla Parola, abbracci l’intera esperienza personale e porti a maturare uno stile di vita laicale 
autenticamente cristiano. Si dovrà curare poi la formazione dei laici che esercitano un servizio 
ecclesiale riconoscendo un ruolo particolare alle donne. 

73. Nell’UP va riconosciuta la complementarità tra il ministero sponsale e quello presbiterale 
attraverso esperienze di confronto e la valorizzazione delle specifiche vocazioni, promuovendo la 
nascita di gruppi per le coppie e per le famiglie. 



74. I laici sono chiamati a dare testimonianza con coerenza, credibilità e competenza nella Chiesa e 
nel mondo non solo personalmente ma anche in forma associata. Sotto questo profilo, le 
aggregazioni ecclesiali dei laici costituiscono una ricchezza nella vita dell’UP ed una particolare 
testimonianza di comunione. 

75. Le aggregazioni ecclesiali siano aperte e disponibili ad inserirsi con i loro carismi specifici 
stabilmente nelle UUPP, partecipando, con i loro rappresentanti, anche agli organismi di 
comunione. 

76. L’Azione Cattolica, che secondo le indicazioni del Concilio Vaticano II per sua natura si pone al 
servizio dell’azione pastorale della Chiesa locale, deve godere anche nelle UUPP di una particolare 
attenzione. Ci si preoccupi che in ogni UP vi sia un gruppo di Azione Cattolica. 

77. Il Vescovo, a motivo della scarsità di sacerdoti, può affidare una partecipazione nell’esercizio 
della cura pastorale di una parrocchia ad una persona o ad una comunità di persone non insignite 
del carattere sacerdotale; in tale caso, attraverso un discernimento vocazionale, il ministero verrà 
affidato secondo le indicazioni del can. 517 §2. 


