Citazione complete (Per approfondire)

Per una Chiesa sinodale. Comunione, partecipazione e missione. Documento finale
della XVI Assemblea Generale Ordinaria del Sinodo dei Vescovi, ottobre 2024

Le radici sacramentali del Popolo di Dio

21. Il cammino sinodale della Chiesa ci ha condotti a riscoprire che la varieta delle vocazioni, dei
carismi e dei ministeri ha una radice: «Noi tutti siamo stati battezzati mediante un solo Spirito in un
solo corpo» (1Cor 12,13). Il Battesimo e il fondamento della vita cristiana perché introduce tutti nel
dono piu grande: essere figli di Dio, cioé partecipi della relazione di Gesu al Padre nello Spirito. Nulla
vi e di piu alto di questa dignita, ugualmente donata a ogni persona, che ci fa rivestire di Cristo ed
essere innestati in Lui come tralci nella vite. Nel nome di “cristiano” che abbiamo I'onore di portare
e racchiusa la grazia che ¢ alla base della nostra vita e che ci fa camminare insieme come fratelli e
sorelle.

22. In forza del Battesimo «il Popolo santo di Dio partecipa pure della funzione profetica di Cristo,
dando viva testimonianza di Lui anzitutto con una vita di fede e di carita» (LG 12). Grazie all’unzione
dello Spirito Santo ricevuta nel Battesimo (cfr. 1Gv 2,20.27), tutti i credenti possiedono un istinto
per la verita del Vangelo, chiamato sensus fidei. Esso consiste in una certa connaturalita con le realta
divine, fondata sul fatto che nello Spirito Santo i Battezzati «sono resi partecipi della natura divina»
(DV 2). Da questa partecipazione deriva I'attitudine a cogliere intuitivamente cio che & conforme
alla verita della Rivelazione nella comunione della Chiesa. Per questo la Chiesa ha la certezza che il
Popolo santo di Dio non puo sbagliarsi nel credere, quando la totalita dei Battezzati esprime il suo
universale consenso in materia di fede e di morale (cfr. LG 12). L’esercizio del sensus fidei non si
confonde con I'opinione pubblica. E sempre congiunto al discernimento dei Pastori ai diversi livelli
della vita ecclesiale, come mostra I'articolazione delle fasi del processo sinodale. Esso punta a
raggiungere quel consenso dei Fedeli (consensus Fidelium) che costituisce «un criterio sicuro per
determinare se una particolare dottrina o una prassi particolare appartengono alla fede apostolica»
(Commissione Teologica Internazionale, Il sensus fidei nella vita della Chiesa, 2014, n. 3).

23. Attraverso il Battesimo tutti i Cristiani partecipano al sensus fidei. Percio esso, oltre che principio
della sinodalita, costituisce anche il fondamento dell’ecumenismo. «ll cammino della sinodalita, che
la Chiesa Cattolica sta percorrendo, € e deve essere ecumenico, cosi come il cammino ecumenico &
sinodale» (Papa Francesco, Discorso a Sua Santita Mar Awa lll, 19 novembre 2022). L’ecumenismo
€ anzitutto una questione di rinnovamento spirituale. Esige processi di pentimento e di guarigione
della memoria delle ferite passate, fino al coraggio della correzione fraterna in spirito di carita
evangelica. Nell’Assemblea sono risuonate testimonianze illuminanti di Cristiani di diverse tradizioni
ecclesiali che condividono I'amicizia, la preghiera, la vita e I'impegno per il servizio dei poveri e la
cura della casa comune. In non poche regioni del mondo c’e soprattutto I'ecumenismo del sangue:
Cristiani di appartenenze diverse che insieme danno la vita per la fede in Gesu Cristo. La
testimonianza del loro martirio & piu eloquente di ogni parola: I'unita viene dalla Croce del Signore.

24. Non e possibile comprendere pienamente il Battesimo se non all'interno dell’Iniziazione
Cristiana, ossia dell’itinerario attraverso cui il Signore, mediante il ministero della Chiesa e il dono
dello Spirito, ci introduce nella fede pasquale e ci inserisce nella comunione trinitaria ed ecclesiale.
Tale itinerario conosce una significativa varieta di forme a seconda dell’eta in cui viene intrapreso,
delle diverse accentuazioni proprie delle tradizioni orientali e di quella occidentale, e delle



specificita di ciascuna Chiesa locale. L’Iniziazione pone a contatto con una grande varieta di
vocazioni e di ministeri ecclesiali. In essi si esprime il volto misericordioso di una Chiesa che insegna
ai suoi figli a camminare camminando con loro. Li ascolta e, mentre risponde ai loro dubbi e alle loro
domande, si arricchisce della novita che ogni persona porta in sé, con la sua storia e la sua cultura.
Nella pratica di questa azione pastorale la comunita cristiana sperimenta, spesso senza averne piena
consapevolezza, la prima forma di sinodalita.

25. All'interno dell’itinerario dell’Iniziazione Cristiana il sacramento della Confermazione arricchisce
la vita dei credenti con una particolare effusione dello Spirito in vista della testimonianza. Lo Spirito
di cui Gesu era ricolmo (cfr. Lc 4,1), che lo ha consacrato con l'unzione e inviato a proclamare il
Vangelo (cfr. Lc 4,18), & lo stesso Spirito che viene riversato sui credenti come sigillo
dell’appartenenza a Dio e come unzione che santifica. Per questo la Confermazione, che rende
attuale nella vita del Battezzato e della comunita la grazia della Pentecoste, € un dono di grande
valore per rinnovare il prodigio di una Chiesa mossa dal fuoco della missione, che abbia il coraggio
di uscire per le vie del mondo e la capacita di farsi comprendere da tutti i popoli e da tutte le culture.
Tutti i credenti sono chiamati a contribuire a questo slancio, accogliendo i carismi che lo Spirito
distribuisce con abbondanza a ciascuno e impegnandosi a metterli al servizio del Regno con umilta
e intraprendenza creativa.

26. La celebrazione dell’Eucaristia, soprattutto alla domenica, € la prima e fondamentale forma con
cui il santo Popolo di Dio si riunisce e si incontra. Nella celebrazione eucaristica «l’unita della Chiesa
viene sia significata sia prodotta» (UR 2). Nella «piena, consapevole e attiva partecipazione» (SC 14)
di tutti i Fedeli, nella presenza di diversi ministeri e nella presidenza da parte del Vescovo o del
Presbitero, si rende visibile la comunita cristiana, nella quale si realizza una corresponsabilita
differenziata di tutti per la missione. Per questo la Chiesa, Corpo di Cristo, impara dall’Eucaristia ad
articolare unita e pluralita: unita della Chiesa e molteplicita delle assemblee eucaristiche; unita del
mistero sacramentale e varieta delle tradizioni liturgiche; unita della celebrazione e diversita delle
vocazioni, dei carismi e dei ministeri. Nulla piu dell’Eucaristia mostra che I'armonia creata dallo
Spirito non e uniformita e che ogni dono ecclesiale & destinato all’edificazione comune. Ogni
celebrazione dell’Eucaristia & anche espressione del desiderio e appello all’unita di tutti i Battezzati
che non e ancora piena e visibile. Dove la celebrazione domenicale dell’Eucaristia non e possibile, la
comunita, pur desiderandola, si raccoglie intorno alla celebrazione della Parola, dove Cristo &
comungue presente.

27. Esiste uno stretto legame tra synaxis e synodos, tra I'assemblea eucaristica e quella sinodale.
Pur in forma diversa, in entrambe si realizza la promessa di Gesu di essere presente dove due o tre
sono riuniti nel Suo nome (cfr. Mt 18,20). Le assemblee sinodali sono eventi che celebrano I'unione
di Cristo con la Sua Chiesa attraverso I’azione dello Spirito. E Lui che assicura l'unita del Corpo
ecclesiale di Cristo nell’assemblea eucaristica come in quella sinodale. La liturgia € un ascolto della
Parola di Dio e una risposta alla sua iniziativa di alleanza. Anche 'assemblea sinodale & un ascolto
della medesima Parola, che risuona tanto nei segni dei tempi quanto nel cuore dei Fedeli, e una
risposta dell’assemblea che discerne la volonta di Dio per metterla in pratica. L'approfondimento
del legame tra liturgia e sinodalita aiutera tutte le comunita cristiane, nella pluriformita delle loro
culture e tradizioni, ad assumere stili celebrativi che manifestino il volto di una Chiesa sinodale. A
guesto scopo, chiediamo l'istituzione di uno specifico Gruppo di Studio, a cui affidare anche la
riflessione su come rendere le celebrazioni liturgiche piu espressive della sinodalita; si potra inoltre
occupare della predicazione all’interno delle celebrazioni liturgiche e dello sviluppo di una catechesi
sulla sinodalita in chiave mistagogica.



Significato e dimensioni della sinodalita

28. | termini “sinodalita” e “sinodale” derivano dall’antica e costante pratica ecclesiale del radunarsi
in sinodo. Nelle tradizioni delle Chiese d’Oriente e d’Occidente la parola “sinodo” si riferisce a
istituzioni ed eventi che nel tempo hanno assunto forme diverse, coinvolgendo una pluralita di
soggetti. Nella loro varieta tutte queste forme sono accomunate dal radunarsi insieme per
dialogare, discernere e decidere. Grazie all’esperienza degli ultimi anni, il significato di questi termini
e stato maggiormente compreso e piu ancora vissuto. Sempre piu essi sono stati associati al
desiderio di una Chiesa piu vicina alle persone e pil relazionale, che sia casa e famiglia di Dio. Nel
corso del processo sinodale € maturata una convergenza sul significato di sinodalita che sta alla base
di questo Documento: la sinodalita e il camminare insieme dei Cristiani con Cristo e verso il Regno
di Dio, in unione a tutta 'umanita; orientata alla missione, essa comporta il riunirsi in assemblea ai
diversi livelli della vita ecclesiale, I'ascolto reciproco, il dialogo, il discernimento comunitario, il
formarsi del consenso come espressione del rendersi presente di Cristo vivo nello Spirito e
I'assunzione di una decisione in una corresponsabilita differenziata. In questa linea comprendiamo
meglio che cosa significa che la sinodalita & dimensione costitutiva della Chiesa (cfr. CTl, n. 1). In
termini semplici e sintetici, si puo dire che la sinodalita € un cammino di rinnovamento spirituale e
di riforma strutturale per rendere la Chiesa pil partecipativa e missionaria, per renderla cioé piu
capace di camminare con ogni uomo e ogni donna irradiando la luce di Cristo.

29. Nella Vergine Maria, Madre di Cristo, della Chiesa e dell’'umanita, vediamo risplendere in piena
luce i tratti di una Chiesa sinodale, missionaria e misericordiosa. Ella & infatti la figura della Chiesa
che ascolta, prega, medita, dialoga, accompagna, discerne, decide e agisce. Da Lei impariamo l'arte
dell’ascolto, I'attenzione alla volonta di Dio, I'obbedienza alla Sua Parola, la capacita di cogliere il
bisogno dei poveri, il coraggio di mettersiin cammino, I'amore che aiuta, il canto dilode e I'esultanza
nello Spirito. Per questo, come affermava San Paolo VI, «l’azione della Chiesa nel mondo & come un
prolungamento della sollecitudine di Maria» (MC 28).

30. In modo piu dettagliato, la sinodalita designa tre aspetti distinti della vita della Chiesa:

a) in primo luogo, si riferisce allo «stile peculiare che qualifica la vita e la missione della Chiesa,
esprimendone la natura come il camminare insieme e il riunirsi in assemblea del Popolo di Dio
convocato dal Signore Gesu nella forza dello Spirito Santo per annunciare il Vangelo. Essa deve
esprimersi nel modo ordinario di vivere e operare della Chiesa. Tale modus vivendi et operandi si
realizza attraverso |'ascolto comunitario della Parola e la celebrazione dell’Eucaristia, la fraternita
della comunione e la corresponsabilita e partecipazione di tutto il Popolo di Dio, ai suoi vari livelli e
nella distinzione dei diversi ministeri e ruoli, alla sua vita e alla sua missione» (CTI, n. 70a);

b) in secondo luogo, «la sinodalita designa poi, in senso pil specifico e determinato dal punto di
vista teologico e canonico, quelle strutture e quei processi ecclesiali in cui la natura sinodale della
Chiesa si esprime a livello istituzionale, in modo analogo, sui vari livelli della sua realizzazione: locale,
regionale, universale. Tali strutture e processi sono a servizio del discernimento autorevole della
Chiesa, chiamata a individuare la direzione da seguire in ascolto dello Spirito Santo» (CTIl, n. 70b);

c) in terzo luogo, la sinodalita designa «l’accadere puntuale di quegli eventi sinodali in cui la Chiesa
e convocata dall’autorita competente e secondo specifiche procedure determinate dalla disciplina
ecclesiastica, coinvolgendo in modi diversi, sul livello locale, regionale e universale, tutto il Popolo
di Dio sotto la presidenza dei Vescovi in comunione collegiale e gerarchica con il Vescovo di Roma,



per il discernimento del suo cammino e di particolari questioni, e per I'assunzione di decisioni e
orientamenti al fine di adempiere alla sua missione evangelizzatrice» (CTI, n. 70c).

31. Nel contesto dell’ecclesiologia conciliare del Popolo di Dio, il concetto di comunione esprime la
sostanza profonda del mistero e della missione della Chiesa, che ha nella celebrazione dell’Eucaristia
la sua fonte e il suo culmine, ossia I'unione con Dio Trinita e 'unita tra le persone umane che si
realizza in Cristo mediante lo Spirito Santo. Su questo sfondo, la sinodalita «indica lo specifico modo
di vivere e operare della Chiesa Popolo di Dio che manifesta e realizza in concreto il suo essere
comunione nel “camminare insieme”, nel radunarsi in assemblea e nel partecipare attivamente di
tutti i suoi membri alla sua missione evangelizzatrice» (CTI, n. 6).

32. La sinodalita non é fine a se stessa, ma mira alla missione che Cristo ha affidato alla Chiesa nello
Spirito. Evangelizzare & «la missione essenziale della Chiesa [...] € la grazia e la vocazione propria
della Chiesa, la sua identita profonda» (EN 14). Facendosi prossima a tutti, senza differenza di
persone, predicando e insegnando, battezzando, celebrando I'Eucaristia e il sacramento della
Riconciliazione, tutte le Chiese locali e la Chiesa intera rispondono concretamente al comando del
Signore di annunciare il Vangelo a tutte le nazioni (cfr. Mt 28,19-20; Mc 16,15-16). Valorizzando tutti
i carismi e i ministeri, la sinodalita consente al Popolo di Dio di annunciare e testimoniare il Vangelo
alle donne e agli uomini di ogni luogo e di ogni tempo, facendosi «sacramento visibile» (LG 9) della
fraternita e dell’unita in Cristo voluta da Dio. Sinodalita e missione sono intimamente congiunte: la
missione illumina la sinodalita e la sinodalita spinge alla missione.

33. L'autorita dei Pastori «& un dono specifico dello Spirito di Cristo Capo per I|'edificazione
dell’intero Corpo» (CTI, n. 67). Tale dono e legato al sacramento dell’Ordine che configura a Cristo
Capo, Pastore e Servo, e pone quanti lo ricevono a servizio del santo Popolo di Dio per custodire
I’apostolicita dell’annuncio e promuovere a tutti i livelli la comunione ecclesiale. La sinodalita offre
«la cornice interpretativa piu adeguata per comprendere lo stesso ministero gerarchico»
(Francesco, Discorso per la commemorazione del 50° anniversario dell’istituzione del Sinodo dei
Vescovi, 17 ottobre 2015) e colloca nella giusta prospettiva il mandato che Cristo affida, nello Spirito
Santo, ai Pastori. Essa, dunque, invita tutta la Chiesa, compresi quanti esercitano un’autorita, alla
conversione e alla riforma.

L’unita come armonia

34. «La creatura umana, in quanto di natura spirituale, si realizza nelle relazioni interpersonali. Piu
le vive in modo autentico, piu matura anche la propria identita personale. Non & isolandosi che
I'uomo valorizza se stesso, ma ponendosi in relazione con gli altri e con Dio. L'importanza di tali
relazioni diventa quindi fondamentale» (CV 53). Una Chiesa sinodale si caratterizza come spazio in
cui le relazioni possono fiorire, grazie all’amore reciproco che costituisce il comandamento nuovo
lasciato da Gesu ai Suoi discepoli (cfr. Gv 13,34-35). All'interno di culture e societa sempre piu
individualiste, la Chiesa, «popolo radunato nell’unita del Padre e del Figlio e dello Spirito Santo» (LG
4), puo dare testimonianza della forza di relazioni fondate nella Trinita. Le differenze di vocazione,
eta, sesso, professione, condizione e appartenenza sociale, presenti in ogni comunita cristiana,
offrono a ciascuno quell’incontro con I'alterita indispensabile per la maturazione personale.

35. E innanzi tutto all’interno della famiglia, che con il Concilio si potrebbe chiamare «Chiesa
domestica» (LG 11), che si vive la ricchezza dei rapporti tra persone unite nella loro diversita di
carattere, sesso, eta e ruolo. Per questo le famiglie rappresentano un luogo privilegiato per



apprendere e sperimentare le pratiche essenziali di una Chiesa sinodale. Nonostante le fratture e le
sofferenze che le famiglie sperimentano, restano luoghi in cui si apprende a scambiarsi il dono
dell’lamore, della fiducia, del perdono, della riconciliazione e della comprensione. E in famiglia che
impariamo che abbiamo la stessa dignita, che siamo creati per la reciprocita, che abbiamo bisogno
di essere ascoltati e che siamo capaci di ascoltare, di discernere e decidere insieme, di accettare ed
esercitare un’autorita animata dalla carita, di essere corresponsabili e di rendere conto delle nostre
azioni. «La famiglia umanizza le persone attraverso la relazione del “noi” e allo stesso tempo
promuove le legittime differenze di ciascuno» (Francesco, Discorso ai partecipanti alla Plenaria della
Pontificia Accademia delle Scienze Sociali, 29 aprile 2022).

36. Il processo sinodale ha evidenziato che lo Spirito Santo costantemente suscita nel Popolo di Dio
una grande varieta di carismi e ministeri. «<Anche nell’edificazione del Corpo di Cristo vige una
varieta di membra e di funzioni. Uno solo e lo Spirito che distribuisce i Suoi vari doni per l'utilita
della Chiesa, a misura della sua ricchezza e delle necessita dei ministeri (cfr. 1Cor 12,1-11)» (LG 7).
Ugualmente & emersa 'aspirazione ad ampliare le possibilita di partecipazione e di esercizio della
corresponsabilita differenziata di tutti i Battezzati, uomini e donne. A tale riguardo, pero, & stata
espressa la tristezza provocata dalla mancata partecipazione di tanti membri del Popolo di Dio a
guesto cammino di rinnovamento ecclesiale e da una fatica diffusa nel vivere pienamente una sana
relazionalita tra uomini e donne, tra generazioni e tra persone e gruppi di diverse identita culturali
e condizioni sociali, in particolare i poveri e gli esclusi.

37. Il processo sinodale ha altresi messo in evidenza il patrimonio spirituale delle Chiese locali, nelle
quali e dalle quali esiste la Chiesa Cattolica, e la necessita di articolare le loro esperienze. In virtu
della cattolicita, «le singole parti offrono i propri doni alle altre e alla Chiesa intera, cosi che il tutto
e le singole parti traggano vantaggio dalla reciproca comunicazione di tutti e dal tendere in unita
verso la pienezza» (LG 13). Il ministero del Successore di Pietro «garantisce le legittime diversita e
insieme vigila perché il particolare non solo non nuoccia all’unita, ma anzi ne sia al servizio» (ibid.;
cfr. AG 22).

38. La Chiesa intera e da sempre una pluralita di popoli e lingue, di Chiese con i loro particolari riti,
discipline e patrimoni teologici e spirituali, di vocazioni, carismi e ministeri a servizio dell’utilita
comune. L'unita di questa varieta é realizzata da Cristo, pietra angolare, e dallo Spirito, maestro di
armonia. Questa unita nella diversita & precisamente designata dalla cattolicita della Chiesa. Di essa
e segno la pluralita di Chiese sui iuris, di cui il processo sinodale ha evidenziato la ricchezza.
L'Assemblea chiede che si prosegua lungo la strada dell’incontro, della reciproca comprensione e
dello scambio di doni che nutrono la comunione di una Chiesa di Chiese.

39. Il rinnovamento sinodale favorisce la valorizzazione dei contesti come luogo in cui si rende
presente e si realizza I'universale chiamata di Dio a far parte del Suo Popolo, di quel Regno di Dio
che é «giustizia, pace e gioia nello Spirito Santo» (Rm 14,17). In questo modo, culture diverse sono
in grado di cogliere l'unita che sottende la loro pluralita e le apre alla prospettiva dello scambio di
doni. «L’unita della Chiesa non ¢ l'uniformita, ma l'integrazione organica delle legittime diversita»
(NMI 46). La varieta delle espressioni del messaggio salvifico evita di ridurlo a un’unica
comprensione della vita della Chiesa e delle forme teologiche, liturgiche, pastorali e disciplinari in
Cui essa si esprime.

40. La valorizzazione dei contesti, delle culture e delle diversita, e delle relazioni tra di loro, € una
chiave per crescere come Chiesa sinodale missionaria e camminare, per impulso dello Spirito Santo,



verso l'unita visibile dei Cristiani. Ribadiamo |'impegno della Chiesa Cattolica a proseguire e
intensificare il cammino ecumenico con altri Cristiani, in forza del comune Battesimo e in risposta
alla chiamata a vivere insieme la comunione e I'unita tra i discepoli per cui Cristo prega nell’Ultima
Cena (cfr. Gv 17,20-26). L’Assemblea saluta con gioia e gratitudine i progressi nelle relazioni
ecumeniche lungo gli ultimi sessant’anni, i documenti di dialogo e le dichiarazioni che esprimono la
fede comune. La partecipazione dei Delegati Fraterni ha arricchito lo svolgimento dell’Assemblea e
guardiamo con speranza ai prossimi passi del cammino verso la piena comunione grazie alla
recezione dei frutti del cammino ecumenico nelle pratiche ecclesiali.

41. In ogni luogo della terra, i Cristiani vivono fianco a fianco con persone che non sono battezzate
e servono Dio praticando una diversa religione. Per loro preghiamo in modo solenne nella liturgia
del Venerdi Santo, con loro collaboriamo e lottiamo per costruire un mondo migliore, e insieme a
loro supplichiamo "'unico Dio di liberare il mondo dai mali che lo affliggono. Il dialogo, I'incontro e
lo scambio di doni tipici di una Chiesa sinodale sono chiamati ad aprirsi alle relazioni con altre
tradizioni religiose, con I'obiettivo di «stabilire amicizia, pace, armonia e condividere valori ed
esperienze morali e spirituali in uno spirito di verita e amore» (Conferenza dei Vescovi Cattolici
dell'India, Response of the Church in India to the present day challenges, 9 marzo 2016, citato in FT
271). In alcune regioni, i Cristiani che siimpegnano nella costruzione di rapporti fraterni con persone
di altre religioni subiscono persecuzioni. L’Assemblea li incoraggia a perseverare nel loro impegno
con speranza.

42. La pluralita delle religioni e delle culture, la multiformita delle tradizioni spirituali e teologiche,
la varieta dei doni dello Spirito e dei compiti nella comunita, cosi come le diversita di eta, sesso e
appartenenze sociali all'interno della Chiesa sono un invito a ciascuno a riconoscere e assumere la
propria parzialita, rinunciando alla pretesa di mettersi al centro e aprendosi all’accoglienza di altre
prospettive. Ciascuno e portatore di un contributo peculiare e indispensabile per completare I'opera
comune. La Chiesa sinodale puo essere descritta ricorrendo all'immagine dell’orchestra: la varieta
degli strumenti € necessaria per dare vita alla bellezza e all’larmonia della musica, al cui interno la
voce di ciascuno mantiene i propri tratti distintivi a servizio della missione comune. Si manifesta cosi
I’'armonia che lo Spirito opera nella Chiesa, lui che € I'armonia in persona (cfr. S. Basilio, Sul Salmo
29,1; Sullo Spirito Santo XVI, 38).

Carismi, vocazioni e ministeri per la missione

57. | Cristiani, personalmente o in forma associata, sono chiamati a far fruttificare i doni che lo
Spirito elargisce in vista della testimonianza e dell’annuncio del Vangelo. «Vi sono diversi carismi,
ma uno solo & lo Spirito; vi sono diversi ministeri, ma uno solo ¢ il Signore; vi sono diverse attivita,
ma uno solo & Dio, che opera tutto in tutti. A ciascuno & data una manifestazione particolare dello
Spirito per il bene comune» (1Cor 12, 4-7). Nella comunita cristiana, tutti i Battezzati sono arricchiti
di doni da condividere, ciascuno secondo la propria vocazione e la propria condizione di vita. Le
diverse vocazioni ecclesiali sono infatti espressioni molteplici e articolate dell’'unica chiamata
battesimale alla santita e alla missione. La varieta di carismi, che ha origine nella liberta dello Spirito
Santo, & finalizzata all’'unita del Corpo ecclesiale di Cristo (cfr. LG 32) e alla missione nei diversi luoghi
e culture (cfr. LG 12). Questi doni non sono proprieta esclusiva di chi li riceve e li esercita, né possono
essere motivo di rivendicazione per sé o per un gruppo. Anche con un’adeguata pastorale
vocazionale, essi sono chiamati a contribuire sia alla vita della comunita cristiana, sia allo sviluppo
della societa nelle sue molteplici dimensioni.



58. Ogni Battezzato risponde alle esigenze della missione nei contesti in cui vive e opera a partire
dalle proprie inclinazioni e capacita, manifestando cosi la liberta dello Spirito nell’elargire i propri
doni. E grazie a questo dinamismo nello Spirito che il Popolo di Dio, mettendosi in ascolto della
realta in cui vive, pud scoprire nuovi ambiti di impegno e nuove forme per adempiere la propria
missione. | Cristiani, che a diverso titolo — in famiglia e in altri stati di vita, sul posto di lavoro e nelle
professioni, nell'impegno civico o politico, sociale o ecologico, nell’elaborazione di una cultura
ispirata dal Vangelo come nell’evangelizzazione della cultura dell’ambiente digitale — percorrono le
vie del mondo e nei loro ambienti di vita annunciano il Vangelo, sono sostenuti dai doni dello Spirito.

59. Alla Chiesa essi chiedono di non essere lasciati soli, ma di sentirsi inviati e sostenuti. Chiedono
di essere nutriti dal pane della Parola e dell’Eucaristia, oltre che dai legami fraterni della comunita.
Chiedono cheil loro impegno sia riconosciuto per quello che é: azione di Chiesa in forza del Vangelo,
non opzione privata. Chiedono infine che la comunita accompagni coloro che, per la loro
testimonianza, sono stati attirati dal Vangelo. In una Chiesa sinodale missionaria, sotto la guida dei
loro Pastori, le comunita saranno capaci di inviare e sostenere coloro che hanno inviato. Si
concepiranno quindi principalmente a servizio della missione che i Fedeli portano avanti all’interno
della societa, nella vita familiare e lavorativa, senza concentrarsi esclusivamente sulle attivita che si
svolgono al loro interno e sulle loro necessita organizzative.

60. In forza del Battesimo, uomini e donne godono di pari dignita nel Popolo di Dio. Eppure, le donne
continuano a trovare ostacoli nell’ottenere un riconoscimento pil pieno dei loro carismi, della loro
vocazione e del loro posto nei diversi ambiti della vita della Chiesa, a scapito del servizio alla comune
missione. Le Scritture attestano il ruolo di primo piano di molte donne nella storia della salvezza. A
una donna, Maria di Magdala, é stato affidato il primo annuncio della Risurrezione; nel giorno di
Pentecoste, nel Cenacolo era presente Maria, la Madre di Dio, insieme a molte altre donne che
avevano seguito il Signore. E importante che i relativi passi della Scrittura trovino adeguato spazio
all'interno dei lezionari liturgici. Alcuni snodi cruciali della storia della Chiesa confermano I'apporto
essenziale di donne mosse dallo Spirito. Le donne costituiscono la maggioranza di coloro che
frequentano le chiese e sono spesso le prime testimoni della fede nelle famiglie. Sono attive nella
vita delle piccole comunita cristiane e nelle Parrocchie; gestiscono scuole, ospedali e centri di
accoglienza; sono a capo di iniziative di riconciliazione e di promozione della dignita umana e della
giustizia sociale. Le donne contribuiscono alla ricerca teologica e sono presenti in posizioni di
responsabilita nelle istituzioni legate alla Chiesa, nelle Curie diocesane e nella Curia Romana. Cisono
donne che svolgono ruoli di autorita o sono a capo di comunita. Questa Assemblea invita a dare
piena attuazione a tutte le opportunita gia previste dal diritto vigente relativamente al ruolo delle
donne, in particolare nei luoghi dove esse restano inattuate. Non ci sono ragioni che impediscano
alle donne di assumere ruoli di guida nella Chiesa: non si potra fermare quello che viene dallo Spirito
Santo. Anche la questione dell’accesso delle donne al ministero diaconale resta aperta e occorre
proseguire il discernimento a riguardo. L’Assemblea invita inoltre a prestare maggiore attenzione al
linguaggio e alle immagini utilizzate nella predicazione, nell'insegnamento, nella catechesi e nella
redazione dei documenti ufficiali della Chiesa, dando maggiore spazio all’apporto di donne sante,
teologhe e mistiche.

61. All'interno della comunita cristiana, un’attenzione particolare va riservata ai bambini: non hanno
solo bisogno di essere accompagnati nell’avventura della crescita, ma hanno molto da donare alla
comunita dei credenti. Quando gli apostoli discutono tra loro su chi sia il piu grande, Gesu mette al
centro un bambino, presentandolo come criterio per entrare nel Regno (cfr. Mc 9,33-37). La Chiesa
non puo essere sinodale senza il contributo dei bambini, portatori di un potenziale missionario da



valorizzare. La loro voce € necessaria alla comunita: dobbiamo ascoltarla e impegnarci perché tutti
nella societa la ascoltino, soprattutto coloro che hanno responsabilita politiche e educative. Una
societa che non sa accogliere e custodire i bambini € una societa malata; la sofferenza che molti di
loro patiscono per la guerra, la poverta e I'abbandono, I'abuso e la tratta € uno scandalo che richiede
il coraggio della denuncia e I'impegno della solidarieta.

62. Anche i giovani hanno un contributo da dare al rinnovamento sinodale della Chiesa. Essi sono
particolarmente sensibili ai valori della fraternita e della condivisione, mentre respingono
atteggiamenti paternalistici o autoritari. A volte il loro atteggiamento verso la Chiesa si presenta
come una critica, ma spesso assume la forma positiva di un impegno personale per una comunita
accogliente e impegnata a lottare contro I'ingiustizia sociale e per la cura della casa comune. La
richiesta di «kcamminare insieme nel quotidiano», avanzata dai giovani nel Sinodo loro dedicato nel
2018, corrisponde esattamente all’orizzonte di una Chiesa sinodale. Per questo & fondamentale
assicurare loro un accompagnamento premuroso e paziente; in particolare merita di essere ripresa
la proposta, emersa grazie al loro contributo, di «un’esperienza di accompagnamento in vista del
discernimento», che preveda la vita fraterna condivisa con educatori adulti, un impegno apostolico
da vivere insieme a servizio dei pil bisognosi, un’offerta di spiritualita radicata nella preghiera e
nella vita sacramentale (cfr. Documento finale della XV Assemblea Generale Ordinaria del Sinodo
dei Vescovi, “I Giovani, la Fede ed il Discernimento Vocazionale”, 161).

63. Nella promozione della corresponsabilita per la missione di tutti i Battezzati, riconosciamo le
capacita apostoliche delle persone con disabilita che si sentono chiamate e inviate come soggetti
attivi di evangelizzazione. Vogliamo valorizzare il contributo che proviene dall'immensa ricchezza di
umanita che portano con sé. Riconosciamo le loro esperienze di sofferenza, emarginazione,
discriminazione, a volte patite anche dentro la comunita cristiana, per atteggiamenti paternalistici
di commiserazione. Per favorire la loro partecipazione alla vita e alla missione della Chiesa si
propone la creazione di un Osservatorio ecclesiale della disabilita.

64. Tra le vocazioni da cui € arricchita la Chiesa spicca quella dei coniugi. Il Concilio Vaticano Il ha
insegnato che «essi possiedono nel loro stato di vita e nel loro ordine il proprio dono di grazia in
mezzo al Popolo di Dio» (LG 11). Il sacramento del matrimonio assegna una peculiare missione che
riguarda allo stesso tempo la vita della famiglia, I’edificazione della Chiesa e I'impegno nella societa.
In particolare, negli anni recenti e cresciuta la consapevolezza che le famiglie sono soggetti e non
sono solo destinatari della pastorale familiare. Per questo hanno bisogno di incontrarsi e fare rete,
anche grazie all’aiuto delle istituzioni ecclesiali dedicate all’educazione dei bambini e dei ragazzi.
Nuovamente I’Assemblea esprime vicinanza e sostegno a coloro che vivono una condizione di
solitudine come scelta di fedelta alla Tradizione e al magistero della Chiesa in materia matrimoniale
e di etica sessuale, in cui riconoscono una fonte di vita.

65. Nel corso dei secoli, i doni spirituali hanno dato origine anche a varie espressioni di vita
consacrata. Fin dagli albori la Chiesa ha riconosciuto |'azione dello Spirito nella vita di quegli uomini
e donne che hanno scelto di seguire Cristo sulla via dei consigli evangelici, consacrandosi al servizio
di Dio tanto nella contemplazione quanto in molteplici forme di servizio. La vita consacrata e
chiamata a interpellare la Chiesa e la societa con la propria voce profetica. Nella loro secolare
esperienza, le famiglie religiose hanno maturato sperimentate pratiche di vita sinodale e di
discernimento comunitario, imparando ad armonizzare i doni individuali e la missione comune.
Ordini e Congregazioni, Societa di vita apostolica, Istituti secolari, come pure Associazioni,
Movimenti e Nuove Comunita hanno uno speciale apporto da dare alla crescita della sinodalita nella



Chiesa. Oggi molte comunita di vita consacrata sono un laboratorio di interculturalita che costituisce
una profezia per la Chiesa e per il mondo. Al tempo stesso, la sinodalita invita — e talvolta sfida — i
Pastori delle Chiese locali, cosi come i responsabili della vita consacrata e delle Aggregazioni
ecclesiali a rinforzare le relazioni in modo da dare vita a uno scambio di doni a servizio della comune
missione.

66. La missione coinvolge tutti i Battezzati. Il primo compito di Laici e Laiche & permeare e
trasformare le realta temporali con lo spirito del Vangelo (cfr. LG 31.33; AA 5-7). Il processo sinodale,
sostenuto da uno stimolo di Papa Francesco (cfr. Lettera Apostolica in forma di Motu proprio Spiritus
Domini, 10 gennaio 2021), ha sollecitato le Chiese locali a rispondere con creativita e coraggio ai
bisogni della missione, discernendo tra i carismi alcuni che & opportuno prendano una forma
ministeriale, dotandosi di criteri, strumenti e procedure adeguate. Non tutti i carismi devono essere
configurati come ministeri, né tutti i Battezzati devono essere ministri, né tutti i ministeri devono
essere istituiti. Perché un carisma sia configurato come ministero & necessario che la comunita
identifichi una vera necessita pastorale, accompagnata da un discernimento realizzato dal Pastore
insieme alla comunita sull’opportunita di creare un nuovo ministero. Come frutto di tale processo
I'autorita competente assume la decisione. In una Chiesa sinodale missionaria, si sollecita la
promozione di forme piu numerose di ministeri laicali, che cioé non richiedono il sacramento
dell’Ordine, non solo in ambito liturgico. Possono essere istituiti o non istituiti. Va anche avviata una
riflessione su come affidare i ministeri laicali in un tempo in cui le persone si spostano da un luogo
a un altro con crescente facilita, precisando tempi e ambiti del loro esercizio.

67. Tra i molti servizi ecclesiali, I’Assemblea ha riconosciuto il contributo all’intelligenza della fede e
al discernimento offerto dalla teologia nella varieta delle sue espressioni. Teologi e teologhe aiutano
il Popolo di Dio a sviluppare una comprensione della realta illuminata dalla Rivelazione e a elaborare
risposte idonee e linguaggi appropriati per la missione. Nella Chiesa sinodale e missionaria «il
carisma della teologia & chiamato a svolgere un servizio specifico [...]. Insieme con I'esperienza di
fede e la contemplazione della verita del Popolo fedele e con la predicazione dei Pastori,
contribuisce alla penetrazione sempre piu profonda del Vangelo. Inoltre, “come per qualsiasi altra
vocazione cristiana, anche il ministero del teologo, oltre ad essere personale, & anche comunitario
e collegiale”» (CTI, n. 75), soprattutto quando e svolto in forma di insegnamento affidato con una
missione canonica nelle istituzioni accademiche ecclesiastiche. «La sinodalita ecclesiale impegna
dunque i teologi a fare teologia in forma sinodale, promuovendo tra loro la capacita di ascoltare,
dialogare, discernere e integrare la molteplicita e varieta delle istanze e degli apporti» (ibid.). In
guesta linea, € urgente favorire, attraverso opportune forme istituzionali, il dialogo tra i Pastori e
coloro che sono impegnati nella ricerca teologica. L’Assemblea invita le istituzioni teologiche a
proseguire la ricerca volta a chiarire e approfondire il significato della sinodalita e accompagnare la
formazione nelle Chiese locali.

Il ministero ordinato a servizio dell’armonia

68. Come tutti i ministeri della Chiesa, I'episcopato, il presbiterato e il diaconato sono al servizio
dell’annuncio del Vangelo e dell’edificazione della comunita ecclesiale. Il Concilio Vaticano Il ha
ricordato che il ministero ordinato di istituzione divina «viene esercitato in ordini diversi da coloro
che gia in antico vengono chiamati Vescovi, Presbiteri, Diaconi» (LG 28). In questo contesto, il
Concilio Vaticano Il ha affermato la sacramentalita dell’episcopato (cfr. LG 21), ha recuperato la
realta comunionale del presbiterato (cfr. LG 28) e ha aperto la strada al ripristino dell’esercizio
permanente del diaconato nella Chiesa Latina (cfr. LG 29).



Il ministero del Vescovo: comporre in unita i doni dello Spirito

69. Compito del Vescovo e presiedere una Chiesa locale, come principio visibile di unita al suo
interno e vincolo di comunione con tutte le Chiese. L’affermazione del Concilio secondo cui «con la
Consacrazione episcopale viene conferita la pienezza del sacramento dell’Ordine» (LG 21) consente
di comprendere I'identita del Vescovo nella trama delle relazioni sacramentali con Cristo e con la
«porzione del Popolo di Dio» (CD 11) che gli & affidata e che & chiamato a servire in nome di Cristo
Buon Pastore. Chi & ordinato Vescovo non viene caricato di prerogative e compiti che deve svolgere
da solo. Piuttosto riceve la grazia e il compito di riconoscere, discernere e comporre in unita i doni
che lo Spirito effonde sui singoli e sulle comunita, operando all'interno del legame sacramentale
con i Presbiteri e i Diaconi, con lui corresponsabili del servizio ministeriale nella Chiesa locale. Nel
fare questo realizza ci0o che e piu proprio e specifico della sua missione nel contesto della
sollecitudine per la comunione delle Chiese.

70. Quello del Vescovo & un servizio nella, con e per la comunita (cfr. LG 20), svolto tramite
I'annuncio della Parola, la presidenza della celebrazione eucaristica e degli altri sacramenti. Per
guesto I’Assemblea sinodale auspica che il Popolo di Dio abbia maggiore voce nella scelta dei
Vescovi. Raccomanda inoltre che I’Ordinazione del Vescovo avvenga nella Diocesi cui & destinato
come Pastore e non nella Diocesi di origine, come spesso avviene, e che i principali consacranti siano
scelti tra i Vescovi della Provincia ecclesiastica, compreso, per quanto possibile, il Metropolita.
Apparira cosi meglio che colui che diviene Vescovo contrae un legame con la Chiesa cui & destinato,
assumendo pubblicamente di fronte ad essa gli impegni del suo ministero. Ugualmente e
importante che, soprattutto durante le visite pastorali, possa trascorrere del tempo con i Fedeli, per
ascoltarli in vista del suo discernimento. Cio aiutera a far sperimentare la Chiesa come famiglia di
Dio. La costitutiva relazione del Vescovo con la Chiesa locale non appare oggi con sufficiente
chiarezza nel caso dei Vescovi titolari, ad esempio i Rappresentanti pontifici o coloro che prestano
servizio nella Curia Romana. Su questo tema sara opportuno continuare a riflettere.

71. Anche i Vescovi hanno bisogno di essere accompagnati e sostenuti nel loro ministero. |l
Metropolita puo rivestire un ruolo di promozione della fraternita tra Vescovi di Diocesi limitrofe.
Lungo il percorso sinodale & emersa I'esigenza di offrire ai Vescovi percorsi di formazione continua
anche nei contesti locali. E stata richiamata la necessita di precisare il ruolo dei Vescovi ausiliari e di
ampliare i compiti che il Vescovo puo delegare. Andra valorizzata anche I'esperienza dei Vescovi
emeriti nella loro nuova modalita di essere a servizio del Popolo di Dio. E importante aiutare i Fedeli
a non coltivare attese eccessive ed irrealistiche nei confronti del Vescovo, ricordando che anch’egli
e un fratello fragile, esposto alla tentazione, bisognoso come tutti di aiuto. Una visione idealizzata
del Vescovo non facilita il suo delicato ministero, che e invece sostenuto da una partecipazione di
tutto il Popolo di Dio alla missione in una Chiesa veramente sinodale.

Con il Vescovo: Presbiteri e Diaconi

72. In una Chiesa sinodale i Presbiteri sono chiamati a vivere il proprio servizio in un atteggiamento
di vicinanza alle persone, di accoglienza e di ascolto di tutti, aprendosi a uno stile sinodale. |
Presbiteri «costituiscono insieme col loro Vescovo un unico Presbiterio» (LG 28) e collaborano con
lui nel discernere i carismi e nell’accompagnare e guidare la Chiesa locale, con una particolare
attenzione al servizio dell’unita. Sono chiamati a vivere la fraternita presbiterale e a camminare
insieme nel servizio pastorale. Del presbiterio fanno parte anche i Presbiteri membri di Istituti di vita
consacrata e Societa di vita apostolica, che lo arricchiscono con la peculiarita del loro carisma. Essi,



cosi come i Presbiteri che provengono da Chiese Orientali sui iuris, celibi o sposati, i Presbiteri fidei
donum e quelli che provengono da altre nazioni aiutano il clero locale ad aprirsi agli orizzonti della
Chiesa intera, mentre i Presbiteri diocesani aiutano gli altri confratelli a inserirsi nella storia di una
Diocesi concreta, con le sue tradizioni e ricchezze spirituali. In questo modo anche nel presbiterio si
realizza un vero scambio di doni in vista della missione. Anche i Presbiteri hanno bisogno di essere
accompagnati e sostenuti, soprattutto nelle prime tappe del ministero e in momenti di debolezza e
di fragilita.

73. Servi dei misteri di Dio e della Chiesa (cfr. LG 41), i Diaconi sono ordinati «non per il sacerdozio,
ma per il ministero» (LG 29). Lo esercitano nel servizio della carita, nell’lannuncio e nella liturgia,
mostrando in ogni contesto sociale ed ecclesiale in cui sono presenti la relazione tra Vangelo
annunciato e vita vissuta nell’amore, e promuovendo nella Chiesa intera una coscienza e uno stile
di servizio verso tutti, specialmente i piu poveri. Le funzioni dei Diaconi sono molteplici, come
mostrano la Tradizione, la preghiera liturgica e la prassi pastorale. Esse andranno specificate in
risposta ai bisogni di ogni Chiesa locale, in particolare per risvegliare e sostenere |'attenzione di tutti
nei confronti dei piu poveri, nel quadro di una Chiesa sinodale missionaria e misericordiosa. Il
ministero diaconale rimane ancora sconosciuto a molti Cristiani, anche perché, pur essendo stato
ripristinato dal Vaticano Il nella Chiesa Latina come grado proprio e permanente (cfr. LG 29), non e
stato ancora accolto in tutte le aree geografiche. L'insegnamento del Concilio andra ulteriormente
approfondito, anche sulla base di una verifica delle molteplici esperienze in atto, ma offre gia solide
motivazioni alle Chiese locali per non tardare nel promuovere il diaconato permanente in modo piu
generoso, riconoscendo in questo ministero un prezioso fattore di maturazione di una Chiesa serva
alla sequela del Signore Gesu che si & fatto servo di tutti. Questo approfondimento potra aiutare
anche a comprendere meglio il significato dell’Ordinazione diaconale di coloro che diventeranno
Presbiteri.

La collaborazione fra i Ministri ordinati all’interno della Chiesa sinodale

74. Piu volte, nel corso del processo sinodale, & stata espressa gratitudine nei confronti di Vescovi,
Presbiteri e Diaconi per la gioia, I'impegno e la dedizione con cui svolgono il loro servizio. Sono state
ascoltate anche le difficolta che i Pastoriincontrano nel loro ministero, legate soprattutto a un senso
di isolamento, di solitudine, oltre che dall’essere sopraffatti dalle richieste di soddisfare ogni
bisogno. L’esperienza del Sinodo pu0 aiutare Vescovi, Presbiteri e Diaconi a riscoprire la
corresponsabilita nell’esercizio del ministero, che richiede anche la collaborazione con gli altri
membri del Popolo di Dio. Una distribuzione pilu articolata dei compiti e delle responsabilita, un
discernimento piu coraggioso di cid che appartiene in proprio al Ministero ordinato e di cid che puo
e deve essere delegato ad altri, ne favorira l'esercizio in modo spiritualmente piu sano e
pastoralmente pil dinamico in ciascuno dei suoi ordini. Questa prospettiva non manchera di avere
un impatto sui processi decisionali caratterizzati da uno stile piu chiaramente sinodale. Aiutera
anche a superare il clericalismo inteso come uso del potere a proprio vantaggio e distorsione
dell’autorita della Chiesa che & servizio al Popolo di Dio. Esso si esprime soprattutto negli abusi
sessuali, economici, di coscienza e di potere da parte dei Ministri della Chiesa. «ll clericalismo,
favorito sia dagli stessi Sacerdoti sia dai Laici, genera una scissione nel Corpo ecclesiale che fomenta
e aiuta a perpetuare molti dei mali che oggi denunciamo» (Francesco, Lettera al Popolo di Dio, 20
agosto 2018).



https://www.vatican.va/content/francesco/it/letters/2018/documents/papa-francesco_20180820_lettera-popolo-didio.html

Insieme per la missione

75. In risposta alle esigenze della comunita e della missione, lungo la sua storia la Chiesa ha dato
vita ad alcuni ministeri, distinti da quelli ordinati. Tali ministeri sono la forma che i carismi assumono
guando sono pubblicamente riconosciuti dalla comunita e da coloro che hanno la responsabilita di
guidarla e sono messi in modo stabile a servizio della missione. Alcuni sono piu specificatamente
volti al servizio della comunita cristiana. Di particolare rilevanza sono i ministeri istituiti, che
vengono conferiti dal Vescovo, una volta nella vita, con un rito specifico, dopo un appropriato
discernimento e un’adeguata formazione dei candidati. Non si tratta di un semplice mandato o di
un’assegnazione di compiti; il conferimento del ministero € un sacramentale che plasma la persona
e definisce il suo modo di partecipare alla vita e alla missione della Chiesa. Nella Chiesa Latina si
tratta del ministero del lettore e dell’accolito (cfr. Francesco, Lettera Apostolica in forma di Motu
proprio Spiritus Domini, 10 gennaio 2021), e di quello del catechista (cfr. Francesco, Lettera
Apostolica in forma di Motu Proprio Antiquum ministerium, 10 maggio 2021). | termini e le modalita
del loro esercizio devono essere definiti da un mandato della legittima autorita. Compete alle
Conferenze episcopali stabilire le condizioni personali che i candidati devono soddisfare ed
elaborare gli itinerari formativi per I'accesso a questi ministeri.

76. A questi si affiancano ministeri non istituiti ritualmente, ma esercitati con stabilita su mandato
dell’autorita competente, come, ad esempio, il ministero di coordinare una piccola comunita
ecclesiale, di guidare la preghiera della comunita, di organizzare azioni caritative, ecc., che
ammettono una grande varieta a seconda delle caratteristiche della comunita locale. Ne sono un
esempio i catechisti che da sempre in molte regioni dell’Africa sono responsabili di comunita prive
di Presbiteri. Anche se non esiste un rito prescritto, € opportuno rendere pubblico I'affidamento
attraverso un mandato davanti alla comunita per favorirne I'effettivo riconoscimento. Esistono
anche ministeri straordinari, come il ministero straordinario della comunione, la presidenza delle
celebrazioni domenicali in attesa di Presbitero, ’'amministrazione di alcuni sacramentali o altri. Gli
ordinamenti canonici latino e orientale prevedono gia che, in alcuni casi, i Fedeli laici, uomini o
donne, possano essere anche ministri straordinari del Battesimo. Nell’ordinamento canonico latino,
il Vescovo (con l'autorizzazione della Santa Sede) puo delegare I'assistenza ai matrimoni a Fedeli
laici, uomini o donne. Sulla base delle esigenze dei contesti locali, si valuti la possibilita di allargare
e rendere stabili queste opportunita di esercizio ministeriale da parte di Fedeli laici. Infine, ci sono i
servizi spontanei, che non hanno bisogno di ulteriori condizioni o riconoscimenti espliciti.
Dimostrano che tutti i Fedeli, in vario modo, partecipano alla missione attraverso i loro doni e
carismi.

77. Ai Fedeli laici, uomini e donne, occorre offrire maggiori opportunita di partecipazione,
esplorando anche ulteriori forme di servizio e ministero in risposta alle esigenze pastorali del nostro
tempo, in uno spirito di collaborazione e corresponsabilita differenziata. Dal processo sinodale
emergono in particolare alcune esigenze concrete a cui dare risposta in modo adeguato ai diversi
contesti:

a) una pil ampia partecipazione di Laici e Laiche ai processi di discernimento ecclesiale e a tutte le
fasi dei processi decisionali (elaborazione e presa delle decisioni);

b) un pil ampio accesso di Laici e Laiche a posizioni di responsabilita nelle Diocesi e nelle istituzioni
ecclesiastiche, compresi Seminari, Istituti e Facolta teologiche, in linea con le disposizioni gia
esistenti;


https://www.vatican.va/content/francesco/it/motu_proprio/documents/papa-francesco-motu-proprio-20210110_spiritus-domini.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/motu_proprio/documents/papa-francesco-motu-proprio-20210110_spiritus-domini.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/motu_proprio/documents/papa-francesco-motu-proprio-20210510_antiquum-ministerium.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/motu_proprio/documents/papa-francesco-motu-proprio-20210510_antiquum-ministerium.html

c) un maggiore riconoscimento e un piu deciso sostegno alla vita e ai carismi di Consacrate e
Consacrati e il loro impiego in posizioni di responsabilita ecclesiale;

d) 'aumento del numero di Laici e Laiche qualificati che svolgono il ruolo di giudice nei processi
canonici;

e) un effettivo riconoscimento della dignita e il rispetto dei diritti di coloro che lavorano come
dipendenti della Chiesa e delle sue istituzioni.

78. 1l processo sinodale ha rinnovato la consapevolezza che I'ascolto € una componente essenziale
di ogni aspetto della vita della Chiesa: 'amministrazione dei sacramenti, in particolare quello della
Riconciliazione, la catechesi, la formazione e 'accompagnamento pastorale. In questo quadro,
I'Assemblea ha dedicato attenzione alla proposta di istituire un ministero dell’ascolto e
dell’laccompagnamento, mostrando una varieta di orientamenti. Alcuni si sono espressi
favorevolmente, perché tale ministero costituirebbe un modo profetico di sottolineare I'importanza
di ascolto e accompagnamento nella comunita. Altri hanno affermato che ascolto e
accompagnamento sono compito di tutti i Battezzati, senza che ci sia necessita di un ministero
specifico. Altri ancora evidenziano la necessita di un approfondimento, ad esempio del rapporto tra
guesto eventuale ministero e |'accompagnamento spirituale, il counseling pastorale e la
celebrazione del sacramento della Riconciliazione. E emersa anche la proposta che I'eventuale
ministero dell’ascolto e dell’accompagnamento sia destinato in modo particolare all’accoglienza di
chi & ai margini della comunita ecclesiale, di chi ritorna dopo essersi allontanato, di chi & in ricerca
della verita e desidera essere aiutato a incontrare il Signore. Rimane dunque I'esigenza di proseguire
il discernimento a riguardo. | contesti locali dove questa esigenza € maggiormente sentita potranno
promuovere una sperimentazione ed elaborare possibili modelli su cui discernere.

Per una Chiesa sinodale. Comunione, partecipazione e missione. Documento finale
della XVI Assemblea Generale Ordinaria del Sinodo dei Vescovi, ottobre 2024

Parte Il
La corresponsabilita nella missione e nella guida della comunita
A servizio della comunione: rinnovarsi per crescere insieme

63. In una Chiesa sinodale e missionaria tutti i battezzati, con pari dignita, sono sog- getti partecipi
e corresponsabili (cfr. LAS 44-63); tutti sono chiamati ad annunciare il Van- gelo della salvezza (cfr.
LG 12); tutti sono protagonisti attivi nella liturgia, in particolare nella celebrazione eucaristica (cfr.
SC 7; LG 10); tutti sono chiamati a contribuire alla vita ecclesiale con diversi carismi, ad assumere
compiti e servizi specifici e a esercitarli con la liberta dello Spirito, nella Chiesa e nel mondo, per la
crescita del Regno di Dio (cfr. LG 32; AA 2-3). |l DFS, dopo aver presentato la Chiesa come popolo di
Dio, ha prospettato con estrema concretezza il contributo dei diversi soggetti ecclesiali
nell’orizzonte di un’autentica cooperazione di tutti e tutte per I'unica missione (DFS 57-78), in un
guadro di relazioni ecclesiali da rinnovare alla luce del Vangelo (DFS 50-52). L’esperienza ecclesiale
e la riflessione sinodale si radicano da un lato nella visione ecclesiologica del Concilio Vaticano Il
sulla Chiesa come popolo di Dio, dall’altro nello sviluppo pastorale post-conciliare, che ha visto
emergere vari aspetti positivi: la maturazione in corresponsabilita e la formazione dei laici quali veri
soggetti ecclesiali, e il correlato sviluppo di associazioni e movimenti laicali, espressione di



spiritualita e carismi diversi; la nascita di varie forme di servizio e ministerialita laicale; il
rinnovamento della vita consacrata; il contributo qualificante e caratterizzante delle donne (laiche
e consacrate); la costituzione e il ruolo degli Organismi di partecipazione.

64. Nella Chiesa si sente il bisogno di relazioni piu evangeliche ed ecclesiali, quindi pilt umane e
fraterne. Si tratta tra l'altro di trovare modi pil autentici per vivere il rapporto fra partecipazione e
autorita. Questa ineludibile tensione va resa generativa. La conversione delle relazioni deve essere
guidata dallo stile relazionale di Gesu — radicalmente libero, ospi- tale, fiducioso, giusto e
misericordioso e lontano da logiche di dominio (Mc 10,42-45) — e delle prime comunita cristiane:
assiduita nell’ascolto dei maestri, nell’'unione fraterna, nella frazione del pane e nelle preghiere;
condivisione dei beni e delle risorse; frequentazione dei luoghi della celebrazione; comunione
gioiosa e semplice attorno alla tavola; lode a Dio; rap- porto di simpatia con il mondo e con tutto il
popolo (cfr. At 2,42-47; 1Cor 9,16-23). Cio ha dei riflessi importanti sulla configurazione dei ruoli,
dei carismi e dei ministeri, che richiede in questo momento storico un esercizio di grande creativita.
La relazione tra uomini e donne chiama in causa una conversione relazionale fondamentale nella
Chiesa. Quella relazione che si e significativamente modificata nella vita sociale richiede una
trasformazione anche in ambito ecclesiale, attraverso scelte e processi concreti. La conversione
delle relazioni con- tribuisce a nutrire la corresponsabilita, a rendere le nostre comunita piu capaci
di portare nel mondo il dono della pace che viene dal Signore, attraverso I'impegno concreto nei
luoghi della vita quotidiana personale, familiare e sociale.

65. La corresponsabilita e la partecipazione ecclesiali richiedono diverse forme di at- tuazione dei
tria munera (profezia, sacerdozio e regalita), che sono radicati nel Battesimo. Dal momento che
evangelizzazione e servizio al corpo ecclesiale non sono appannaggio del solo clero, & essenziale
riconoscere i carismi e le competenze di laici e laiche, consacrati e consacrate, accogliendo il
contributo specifico di parola e testimonianza che tutti i battezzati offrono per la missione e
I’edificazione della Chiesa. La corresponsabilita di laiche e laici non puo essere ricondotta alle sole
forme ministeriali, cioe all’assunzione di ruoli e compiti specifi- ci pubblicamente riconosciuti e
affidati dalla Chiesa per 'edificazione e la missione. Allo stes- so tempo la conversione sinodale e
missionaria (cfr. EG 24, 27) comporta sia la valorizzazione di ministeri gia esistenti (di fatto e istituiti),
in particolare con il coinvolgimento di giovani, sia la promozione di nuovi ministeri, per un annuncio
efficace e una reale prossimita di ascolto e di cura nei diversi ambiti di vita, in particolare a livello
politico, sociale e culturale. In questo spirito sinodale e missionario, andra ripensato il servizio di
guida delle comunita cristiane, a fronte di forme di esercizio dell’autorita ancora monocratiche e
clericali, non adeguate a una fisionomia sinodale e fraterna di Chiesa, favorendo la corresponsabilita
di tutti i battezzati, in modo da superare definitivamente la logica ancora perdurante del
clericalismo, che peraltro non minaccia solo i ministri ordinati, ma anche i laici. Andranno privilegiate
forme di esercizio pastorale in équipe, il coordinamento delle molteplici ministerialita presenti,
garantendo la presenza delle donne in ruoli di autorita e di guida (cfr. DFS 60). Diventa oggi
necessario cre- are spazi e utilizzare strumenti efficaci per la presa di parola e il dialogo tra tutti i
battezzati e allo stesso tempo attivare Organismi di partecipazione adeguatamente rappresentativi,
nei quali si possa realizzare una lettura dei segni dei tempi e un discernimento comunitario per
giungere a elaborare insieme le necessarie decisioni (cfr. DFS 81-108). Per questo vanno migliorate
le dinamiche comunicative e deliberative di cui la Chiesa necessita per il cammino comune, come
ha affermato papa Leone XIV: «La sinodalita diventi mentalita, nel cuore, nei processi decisionali e
nei modi di agire» (Leone XIV 2025).



66. Sia il cambiamento delle nostre comunita sia la trasformazione culturale che segna la societa
italiana stanno riplasmando la figura di Chiesa —a livello parrocchiale e diocesano — e le sue modalita
di presenza nell’attuale contesto. Sono profondamente trasformate le nostre esperienze di vita a
casa, a scuola, in chiesa, nel lavoro, nello sport, nei contesti privati e pubblici. Queste trasformazioni
vanno sostenute e accompagnate con una viva recezione dei documenti del Concilio Vaticano Il e
del Magistero della Chiesa italiana, con un’analisi ap- profondita del contesto sociale e culturale,
con una elaborazione di progetti-pilota di rinno- vamento pastorale e con la piena applicazione di
tutte le facolta gia previste e regolate dal diritto canonico vigente. Il rinnovamento si da anche
attraverso un migliore coordinamento diocesano tra Organismi esistenti, con eventuali riduzioni e
accorpamenti, nell’adozione di metodi di lavoro piu efficaci, che prevedano momenti di verifica e
rendicontazione pastorale, nell’avvalersi del contributo di persone competenti, in un rinnovamento
della legislazione canonica ove necessario. Lo sviluppo della sinodalita e della missione ecclesiali
richiedono strumenti amministrativi, economici, gestionali che siano flessibili, sostenibili,
trasparenti, espressione e mezzo di realizzazione dei valori evangelici di partecipazione, giustizia,
solida- rieta e che permettano di superare i rischi della burocratizzazione, della opacita amministra-
tiva e della concentrazione del potere.

67. Si rende necessaria quindi una decisa conversione sinodale e missionaria, in un co- mune
cammino come Chiese in Italia anche nella fase di attuazione del Sinodo, rafforzando la sinodalita
vissuta nei raggruppamenti di Chiese, sia a livello nazionale che regionale, senza trascurare le
differenze esistenti tra le diverse aree geografiche e tra le Chiese locali, i biso- gni, le risorse, la
dimensione delle Chiese locali, che richiedono diverse modalita di recezione e di tempi di
attuazione. Sono innumerevoli i cambiamenti che hanno segnato le strutture ec- clesiali e I'esercizio
dei ministeri nel corso della storia della Chiesa: oggi la mutata situazione socioculturale e la
maturazione avvenuta sul piano ecclesiologico nella recezione del Concilio Vaticano Il, a confronto
con la sfida sinodale e missionaria, richiedono creativita e coraggio nell’elaborare nuove vie di
partecipazione e cooperazione tra i diversi soggetti ecclesiali.

Parrocchie in conversione sinodale e missionaria

68. Nelle trasformazioni del tessuto sociale ed ecclesiale, le parrocchie possono ricon- figurarsi come
comunita in grado di favorire la corresponsabilita missionaria, di generare esperienze di vita
cristiana e di educare alla partecipazione e al bene comune attraverso I'ascolto e I'annuncio della
Parola, la celebrazione eucaristica, la preghiera comune, la fra- ternita e la solidarieta (cfr. EG 28;
LAS 63). In una societa dove i luoghi della vita comunitaria si rarefanno sempre di piu, e si
moltiplicano i non-luoghi (spazi anonimi, inadatti alle relazioni autentiche), le parrocchie sono
chiamate a far crescere la dimensione estroversa del loro essere comunita missionarie vincendo la
tentazione di una routine autoreferenziale, e diven- tando un punto di riferimento e un luogo
accogliente, aperto a persone delle piu diverse ma- trici spirituali, culturali e sociali, desiderose di
incontrarsi, dialogare e impegnarsi per il bene comune, al di |a delle polarizzazioni a cui spingono gli
algoritmi della comunicazione digitale. Ce lo ha richiamato ancora papa Leone XIV: «Penso alle
parrocchie, ai quartieri, alle aree interne del Paese, alle periferie urbane ed esistenziali. Li dove le
relazioni umane e sociali si fanno difficili e il conflitto prende forma, magari in modo sottile, deve
farsi visibile una Chiesa capace di riconciliazione» (Leone XIV 2025).

Pertanto, I’Assemblea sinodale avanza le seguenti proposte:



1. che le Chiese locali, in vista di riconfigurazioni territoriali per una pastorale piu integrata,
tenendo presente gli specifici contesti sociali in cambiamento e in dialogo con le comunita
coinvolte, creino forme stabili di collaborazione tra parrocchie presenti nello stesso territorio,
mettendo al centro le esigenze delle persone che li vivono, sia attraverso unita pastorali, sia
attraverso una pastorale integrata e una collaborazione piu stretta a livello di zone pastorali o
foranie o vicariati in alcuni ambiti (ad esempio carita, pastorale giovanile e familiare,
formazione degli operatori pastorali, dialogo con il territorio...), sia attraverso iniziative
pastorali a livello di citta, sia, infine, dove appare utile per migliorare il servizio alle persone,
attraverso la fusione di piu parrocchie in una sola (accorpamento di parrocchie). In questi
processi si coinvolgano le associazioni e i movimenti ecclesiali, cosi come gli istituti di vita
consacrata presenti sul territorio;

2. chela CEl rediga alcune Linee guida sui modelli di unita pastorali, basandosi sulle esperienze
attualmente in corso, per offrire alle Chiese locali criteri di discernimento circa il modello
pastorale piu adeguato da accogliere in un determinato territorio e per delineare il quadro
giuridico canonico ed eccle- siastico di questi enti. Tali linee orientative andranno accolte
tenendo conto degli specifici contesti territoriali e sociali, in un processo di discernimento
delle comunita locali;

3. che le Chiese locali, in vista di riconfigurazioni territoriali per una pastorale di prossimita, per
garantire I'esperienza della vita ecclesiale nell’incontro con la Parola e nella prossimita ai
fratelli, valutino la riarticolazione delle parroc- chie o unita pastorali in “comunita di
comunita”, piccole comunita vicine alla vita delle persone, tra loro coordinate, che
favoriscano esperienze evangeli- che di comunione e di servizio;

4. che le Chiese locali promuovano un’animazione piu sinodale delle comunita, costituendo
“gruppi o équipe ministeriali” (diaconi, laiche e laici, sposi, con- sacrate e consacrati) o
“animatori di comunita” che, collaborando con il par- roco, curino I'animazione pastorale e
liturgica delle comunita piu piccole e la gestione delle chiese e delle opere annesse, tenendo
conto delle possibilita gia presenti nel Codice di Diritto canonico (cfr. CIC, can. 517 § 2).
Abbiano altresi cura che queste figure ricevano una formazione integrale, continua e
adeguata al servizio ecclesiale loro affidato, perché maturino le necessarie competenze e i
giusti comportamenti di comunione ecclesiale.

Organismi sinodali per il discernimento ecclesiale

69. Perché sia autentica la comunione ha bisogno di tradursi nella partecipazione. Strumenti di tale
partecipazione sono il Consiglio pastorale, il Consiglio per gli affari eco- nomici e gli altri Organismi
di partecipazione, di cui ogni Diocesi e ogni parrocchia devono necessariamente essere dotate.
Tenendo conto che a tutti i battezzati consta il dovere e il diritto di impegnarsi perché I’annuncio
del Vangelo si diffonda sempre piu fra le persone di ogni tempo e di ogni luogo (cfr. CIC, can. 211),
per una reale condivisione dei processi decisio- nali, & essenziale che nel confronto comunitario sia
effettivamente rappresentata la varieta delle componenti della realta parrocchiale e di quella
diocesana (cfr. CIC, cann. 499, 512, §2). In particolare, i laici abbiano la possibilita di esercitare il
diritto-dovere loro proprio di apportare nell’azione pastorale della Chiesa la ricchezza delle loro
esperienze di vita e della loro sapienza non solo nella pastorale ordinaria, ma anche nei “luoghi dove
si prendono le decisioni importanti” (EG 103, 104; cfr. CIC, can. 212 § 3, can. 228).

La partecipazione che ci si propone di assicurare attraverso questi Organismi & una postura
ecclesiale che non si esprime secondo logiche meramente democratiche. Gli Orga- nismi sinodali,



infatti, non sono “un parlamento” (cfr. Francesco 2023), dove una parte tende a prevalere sull’altra
a colpi di maggioranza, ma autentiche assemblee ecclesiali che rea- lizzano un discernimento
spirituale, cioé animato dallo Spirito Santo. Da tale discernimento scaturisce la deliberazione, che
«avviene con l'aiuto di tutti, mai senza 'autorita pastorale che decide in virtu del suo ufficio»; allo
stesso modo questa autorita decisionale dei pastori «non & incondizionata: un orientamento che
emerga nel processo consultivo come esito di un corretto discernimento, soprattutto se compiuto
dagli Organismi di partecipazione, non puo essere ignorato» (DFS 92).

Pertanto, I’Assemblea sinodale avanza le seguenti proposte:

1. che i Vescovi costituiscano i Consigli pastorali nelle Diocesi, nelle parrocchie e nelle altre
articolazioni territoriali ecclesiali (cfr. DFS 104);

2. che le Chiese locali accompagnino l'efficace funzionamento di tutti gli Or- ganismi di
partecipazione ai diversi livelli (anche vicariale o zonale), curan- do il raccordo con i diversi
Organismi e servizi diocesani, promuovendo la formazione dei loro membri, prevedendo
un’adeguata presenza di giovani, adottando in questi Organismi efficaci metodi di
discernimento ecclesiale (attraverso la conversazione nello Spirito e altre forme) dall’ascolto
alla de- cisione, fino al rendiconto e alla verifica delle scelte adottate;

3. chela CEl crei un Servizio o Coordinamento nazionale a sostegno e orienta- mento del lavoro
dei Consigli pastorali, dei Consigli per gli affari economici, attraverso la stesura di statuti e
regolamenti tipo, la proposta di iniziative formative per i coordinatori dei Consigli stessi sui
metodi partecipativi, deci- sionali e organizzativi, cosi come la consulenza per situazioni
particolari;

4. che la CEl valuti le modalita per inserire nelle sue Commissioni, insieme ai Vescovi, anche
laici e laiche, presbiteri e diaconi, consacrati e consacrate;

5. che le Chiese locali, per garantire che la partecipazione ecclesiale espressa dal Consiglio
pastorale diocesano non rimanga confinata a un gruppo ristret- to, valorizzino tutti gli
strumenti di partecipazione e ascolto del popolo di Dio, come I'’Assemblea diocesana e
parrocchiale, la Visita pastorale e il Sinodo diocesano quale «organo per la regolare
consultazione da parte del Vescovo della porzione del popolo di Dio che gli € affidata, come
luogo di ascolto, di preghiera, di discernimento, in particolare quando si tratta di scelte
rilevanti per la vita e la missione di una Chiesa locale. Il Sinodo diocesano puo anche
costituire un ambito di esercizio di rendiconto e valutazione» (DFS 108);

6. che le Chiese locali riconoscano e valorizzino i Centri di ascolto, gia diffusi a livello diocesano
e parrocchiale, come spazi sinodali permanenti, luoghi pastorali in cui I'ascolto condiviso
delle persone e delle situazioni diventa fonte di discernimento comunitario, strumento di
animazione e laboratorio di corre- sponsabilita ecclesiale;

7. che le Chiese locali organizzino regolarmente un’Assemblea diocesana, cu- rando anche la
diffusione delle conclusioni in ambito parrocchiale e territoria- le come forma ordinaria di
verifica e rendicontazione dell’azione pastorale;

8. che ogniDiocesi convochialmeno una volta all’lanno in seduta comune il Con- siglio pastorale
diocesano e il Consiglio presbiterale, per I'individuazione delle scelte pastorali prioritarie.

Guidare e animare insieme la comunita cristiana
70. Nel suo imprescindibile ministero di guida e servizio all’unita della comunita eccle- siale, il

Vescovo ¢ il primo responsabile dell’azione pastorale condivisa e sinodale (cfr. DFS 69-70). Padre e
pastore dell’intera comunita (cfr. CD 16), il Vescovo promuove la “correspon- sabilita differenziata”



di tutti i battezzati all’'unica missione della Chiesa (cfr. DFS 26, 77). In particolare, &€ chiamato ad
avere una relazione personale innanzitutto con i suoi piu stretti collaboratori, i presbiteri, per i quali
deve essere come un padre, un punto di riferimento e una guida per la loro vita personale e
pastorale. Gli stessi presbiteri hanno un compito pri- mario nel testimoniare e favorire la
conversione sinodale e missionaria. La natura origina- riamente comunionale del loro ministero
presbiterale richiede di non compiere il loro servizio come soggetti solitari, ma quali membri del
presbiterio (cfr. DFS 72) e del popolo di Dio, coinvolgendosi attivamente in processi decisionali
condivisi, a cominciare da quelli degli Or- ganismi di partecipazione. Ad un orientamento sinodale
del loro servizio sono chiamati an- che i diaconi che, come indicato nel DFS, «esercitano il loro
ministero nel servizio della carita, dell’annuncio e della liturgia, promuovendo nella chiesa una
coscienza e uno stile di servizio verso tutti, specialmente verso i piu poveri» (DFS 73).

Pertanto, I’Assemblea sinodale avanza le seguenti proposte:

1. che le Chiese locali promuovano il servizio di animazione pastorale della co- munita sempre
di pit come lavoro di squadra tra presbiteri, diaconi, ministri istituiti e di fatto, laici e laiche,
sposi, consacrati e consacrate, anche attra- verso la formazione di “équipe pastorali” o
“gruppi ministeriali” a servizio di una o piu parrocchie o di una unita pastorale. Tale lavoro
collaborativo e di rete richiede non solo un coordinamento funzionale, ma soprattutto una
profonda comunione spirituale: i Vescovi incoraggino percio le forme di vita comune e
fraterna tra presbiteri, sperimentandone anche la possibilita con famiglie, diaconi, laici e
laiche, consacrati e consacrate, come espressione profetica di una conversione sinodale e
missionaria;

2. chela CEl dia indicazioni per I'attuazione di quanto gia previsto dal Codice di Diritto canonico
(cfr. CIC, can. 517 § 2) per la partecipazione di diaconi, laici e laiche, consacrati e consacrate,
a forme di collaborazione per la guida pastorale delle comunita (parrocchie, Organismi
diocesani, curie, vicariati, etc.), facendo conoscere le nuove forme di corresponsabilita gia in
atto in alcune Chiese locali e promuovendone di nuove;

3. che le Chiese locali promuovano il ministero del diaconato dove non & pre- sente e lo
valorizzino dove & presente, sia nelle parrocchie e unita pastorali sia nella pastorale
d’ambiente. Per sostenere I'approfondimento teologico su questa figura e garantire una
formazione adeguata, la CEl costituisca un Co- ordinamento nazionale e favorisca la
creazione di Coordinamenti nelle Chiese locali, almeno a livello interdiocesano o di regione
ecclesiastica.

Una Chiesa di donne e uomini insieme

71. «In forza del Battesimo, uomini e donne godono di pari dignita nel popolo di Dio. Eppure, le
donne continuano a trovare ostacoli nell’ottenere un riconoscimento piu pieno dei loro carismi,
della loro vocazione e del loro posto nei diversi ambiti della vita della Chiesa, a scapito del servizio
alla comune missione» (DFS 60). Il Cammino sinodale italiano ha rilevato ostacoli a una piena
corresponsabilita ecclesiale delle donne: tuttavia, riprendendo la visione teologica del Concilio
Vaticano |l sul rapporto tra cultura e Vangelo (cfr. GS 44), sull’apporto dei laici (cfr. LG 32), sulla
denuncia di ogni forma di discriminazione (cfr. GS 29) e sulla piena, consapevole e attiva parte-
cipazione di tutti alle celebrazioni liturgiche (cfr. SC 14), e possibile oggi rimuovere gli stereotipi di
genere e sviluppare una visione di guida ecclesiale innovativa, capace di dare spazio a dinami- che
piu comunicative e partecipative (cfr. LAS 54). Riconoscere alle donne compiti di effettiva e



autonoma responsabilita ecclesiale aiutera a superare anche a livello culturale e sociale I'idea
dell’autorita nella Chiesa univocamente “maschile”, se non addirittura “maschilista”.

Pertanto, I’Assemblea sinodale avanza le seguenti proposte:

1.

che le Chiese locali, riconoscendo il genio femminile cosi come diceva San Gio- vanni Paolo
Il, promuovano una effettiva parita di genere nelle possibilita di ac- cesso alla guida di Uffici
diocesani e in ruoli di responsabilita pastorale in Diocesi, parrocchie e associazioni, nei
Tribunali ecclesiastici, nelle Facolta teologiche e isti- tuzioni affini e nei ministeri istituiti,
riconoscendo cosi I'apporto corresponsabile di parola, servizio, competenza delle donne.
Favoriscano poi I'apporto di profes- sioniste ed esperte nei percorsi di discernimento e
formazione dei candidati al ministero ordinato e nelle istituzioni deputate alla formazione
del clero e dei laici;

che la CEl, promovendo una rete di diverse realta nazionali, sostenga la crea- zione di un
Tavolo di studio permanente sulla presenza e I'apporto delle donne nella Chiesa, al fine di
formulare proposte operative per incentivarne la corre- sponsabilita ecclesiale;

che la CEl sostenga e promuova progetti di ricerca di Facolta teologiche e as- sociazioni
teologiche per offrire un contributo all’approfondimento delle que- stioni relative al
diaconato delle donne avviato dalla Santa Sede (cfr. DFS 60).

Promuovere la ministerialita di laiche e laici

72. La corresponsabilita dei battezzati non coincide esclusivamente con I’assunzione di mi- nisteri,
istituiti o meno, riconosciuti e affidati dalla Chiesa, poiché lo Spirito effonde i suoi carismi anche al
di fuori di un riconoscimento istituzionale. Tuttavia, per favorire lo sviluppo di una maggio- re
corresponsabilita nella missione, il Cammino sinodale italiano chiede di allargare gli spazi della
ministerialita dei laici (cfr. LAS 45-47). Le Chiese locali sono chiamate «a rispondere con creativita e
coraggio ai bisogni della missione, discernendo tra i carismi alcuni che € opportuno prendano una
forma ministeriale, dotandosi di criteri, strumenti e procedure adeguate» (DFS 66).

Pertanto, I’Assemblea sinodale avanza le seguenti proposte:

che le Chiese locali promuovano la diffusione dei ministeri istituiti del letto- rato,
dell’accolitato e del catechista, (definendone figura e ruoli) secondo i bisogni delle realta
locali e sottolineandone I'identita missionaria, come indi- cato dalla Nota CEl del 2022 sui
ministeri istituiti;

che la CEl richieda alla Santa Sede la creazione per le Chiese in Italia del ministero istituito
“della cura, dell’ascolto, dell’accompagnamento” (DFS 78), per la pastorale dell’accoglienza,
della soglia, della consolazione e della prossimita a chi soffre;

che le Chiese locali promuovano forme ministeriali per I'animazione e il dia- logo con il
territorio, ad esempio I'animatore della comunicazione e della cul- tura (cfr. CM, cap. Vl) o il
promotore della partecipazione sociopolitica;

che si valuti I'opportunita di un’equa remunerazione alle persone impegnate regolarmente
in un ministero ecclesiale, in ragione della propria competenza;

che venga valorizzato il contributo di parola, competenza e servizio che le persone anziane
mettono a disposizione della comunita.



Le strutture diocesane a servizio della missione

73. Gli Organismi e i Servizi diocesani (Uffici di curia, Consigli, Consulte, etc.) sono di vitale
importanza per indirizzare e sostenere un’azione pastorale integrata a servizio della missione e per
esprimere la corresponsabilita ecclesiale di tutte le componenti del popolo di Dio. E necessario che
nelle curie diocesane siano impegnati non solo presbiteri, ma anche diaconi, laici e laiche, consacrati
e consacrate, qualificati, competenti e capaci di relazione con le diverse realta ecclesiali e sociali. Il
servizio che si svolge negli Uffici diocesani ha innan- zitutto una dimensione di testimonianza
evangelica nello svolgimento del proprio lavoro, pri- ma ancora che burocratica e funzionale. «l|
Convegno della Chiesa italiana a Verona (2006) indicava gia la necessita di pensare le strutture di
servizio della pastorale non tanto a partire da cid che la Chiesa offre (annuncio, liturgia, carita), ma
dagli ambiti vitali in cui la gente € im- mersa (affetti, lavoro e festa, fragilita, tradizione, cittadinanza):
sono questi, infatti, i contesti nei quali deve risuonare I’annuncio, deve parlare la liturgia, deve agire
la carita» (LAS 62).

Pertanto, I’Assemblea sinodale avanza le seguenti proposte:

1. che le Chiese locali rivedano l'organizzazione delle curie diocesane nell’ottica di una
pastorale pil unitaria e integrata, essenzializzando e razionalizzando i Servizi e gli Uffici
pastorali, ripensandoli a partire dagli ambiti di vita delle persone e dall’ascolto delle
necessita delle comunita e del territorio, in ac- cordo con il piano pastorale e le scelte
prioritarie della Chiesa locale;

2. che i Servizi e gli Uffici pastorali e amministrativi garantiscano la dimensione spirituale del
lavoro comune e maturino un orizzonte condiviso con momen- ti di conversazione e
discernimento nello Spirito, e processi di formazione adeguata, sia in riferimento allo
specifico incarico assunto, sia rispetto al contesto ecclesiale, culturale e sociale in cui sono
inseriti; operino secondo i principi di sussidiarieta e di solidarieta, cioe garantendo il
protagonismo delle comunita locali e sostenendone I'azione quando necessario;

3. che le curie diocesane investano in una comunicazione capillare e traspa- rente e in una
maggiore accessibilita (orari, sede, contatti on-line, etc.).

Gestione economica e amministrativa sostenibile, trasparente e condivisa

74. La gestione economica dei beni in forma trasparente e partecipata € un segno evidente di una
Chiesa che si apre alla corresponsabilita di tutti i fedeli, nella comune ricer- ca delle forme piu
evangeliche di utilizzo dei beni a favore della carita e della comunione. E necessario che i Vescovi e
i parroci, pur mantenendo la responsabilita ultima nella gestione economica, la esercitino in modo
partecipato, anche delegando a persone che in questo settore possono offrire un aiuto qualificato
per formazione, professionalita, competenza ed esperienza. Inoltre, la priorita della missione
richiede che anche nella gestione economica si scelgano strumenti adeguati, piu leggeri e flessibili,
nella linea della sostenibilita, della corre- sponsabilita e della giustizia (cfr. LAS 57, 60).

Pertanto, I’Assemblea sinodale avanza le seguenti proposte:

1. che I’'Ordinario diocesano, attraverso il Consiglio per gli affari economici, curi attentamente
I'inventario e la gestione del patrimonio e, nel confronto con gli Organismi di partecipazione
diocesani e parrocchiali, valuti 'uso delle ri- sorse economiche in conformita con la missione
ecclesiale e gli obiettivi pa- storali. Gli enti preposti elaborino piani strategici di utilizzo,
valorizzazione ed eventuale alienazione dei beni, garantendo trasparenza, sostenibilita e



giustizia dei bilanci diocesani, anche con una certificazione esterna, comuni- cando le
possibilita di sostegno economico e di ricerca fondi;

2. che le Chiese locali coinvolgano professionisti in forme di corresponsabilita gestionali. In
guesta ottica valutino anche la possibilita di dar vita alla figura dell’“assistente
alllamministrazione e all’economia” a servizio di piu parrocchie e di esercitare una
corresponsabilita amministrativa, ad esempio con la pratica della “firma congiunta”;

3. che la CEl informi le Chiese locali sulla pratica dei procedimenti di “delega” e di “procura” ai
laici per sviluppare la corresponsabilita e per sostenere i parroci nella gestione
amministrativa, e offra supporto giuridico a quelle realta che vogliono istituire nuovi enti per
la gestione di beni e attivita, come le fondazioni (ad esempio, per la gestione di scuole
dell’infanzia paritarie, strutture sportive, oratori, case per anziani, etc.);

4. che la CEl offra criteri e sussidi per una rendicontazione efficace e confor- me, aggiorni
I'lstruzione in materia amministrativa del 2005 e intensifichi la proposta formativa e lo
scambio di buone prassi su sostenibilita economica, finanziaria, patrimoniale e ambientale.

Continuare a camminare insieme

75. Il Cammino sinodale, soprattutto grazie al dialogo e al discernimento ecclesiale, ha permesso di
far crescere le Chiese locali nella comunione. Sulla scorta dell’esperienza di que- sti anni, tale
cammino ha bisogno di continuare e rafforzarsi, perché cresca la sinodalita e la missionarieta nelle
Chiese in Italia e, coniil coinvolgimento dell’intero popolo di Dio, queste possano rispondere in modo
piu efficace ai bisogni pastorali dei vari contesti (cfr. DFS 125). Alle Conferenze Episcopali € chiesto
infatti «di dedicare persone e risorse per accompagnare il percorso di crescita come Chiesa sinodale
in missione» (DFS 9). In tal modo potra essere piu efficace e condivisa I’attuazione del Sinodo della
Chiesa universale nel contesto eccle- siale italiano (cfr. TS), e sara possibile concretizzare e verificare
nel tempo le scelte maturate durante il Cammino sinodale. Come ha ricordato papa Leone XIV:
«Andate avanti nell’unita, specialmente pensando al Cammino sinodale. Il Signore — scrive
Sant’Agostino — “per man- tenere ben compaginato e in pace il suo corpo, cosi apostrofa la Chiesa
per bocca dell’A- postolo: Non puo dire I'occhio alla mano: non ho bisogno di te; o similmente la
testa ai piedi: non ho bisogno di voi. Se il corpo fosse tutto occhio, dove I'udito? Se il corpo fosse
tutto udito, dove I'odorato?” (Esposizione sul Salmo 130, 6). Restate uniti e non difendetevi dalle
provo- cazioni dello Spirito» (Leone XIV 2025).

Pertanto, I’Assemblea sinodale avanza le seguenti proposte:

1. che la CEl crei un Organismo di partecipazione ecclesiale a livello nazionale per sostenere e
verificare la ricezione del Cammino sinodale delle Chiese che sono in Italia. Raccogliendo lo
stile e le procedure sperimentate e ispirandosi agli Organismi sorti nel Cammino sinodale,
tale organismo continui ad ac- compagnare la riflessione e il discernimento sulla realta
ecclesiale italiana e contribuisca al processo di ricezione delle indicazioni sinodali,
incoraggiando e verificando la formazione permanente di tutto il popolo di Dio;

2. che la CEl preveda la creazione di un’équipe esperta in comunicazione, con il compito di
studiare metodi, strumenti e tempi adeguati a promuovere la sinodalita e di elaborare un
piano per comunicare in tutte le Diocesi italiane, in modo capillare, i contenuti e le scelte del
Cammino sinodale. A tal fine potra essere utile anche lo sviluppo e I'aggiornamento del sito
internet del Cammino sinodale, che raccolga il materiale prodotto e sia spazio di condivisione
delle buone prassi ed esperienze pastorali delle Chiese locali.



Lettere del Vescovo Pierantonio

Uomini e donne in cammino sulla sinodalita (2023-25)
UNA CHIESA CORRESPONSABILE

La Chiesa del futuro sara una Chiesa dove la responsabilita sara condivisa e dove ciascuno potra e
dovra dare il suo con- tributo per il bene della propria comunita. Che la parrocchia coincida con il
parroco e che dove non c’e il parroco non c’e la Chiesa € un’idea che ha fatto il suo tempo e che non
era del tutto corretta. La Chiesa siamo tutti noi che crediamo, che abbiamo ricevuto il Battesimo,
che celebriamo insieme I'Eu- caristia, che camminiamo come fratelli e sorelle e proviamo a trovare
insieme le rispose alle domande che la vita cristia- na pone: questa prospettiva € decisamente piu
confortante. La sinodalita per definizione domanda la corresponsabilita. Potremmo dire che la esige.
Il grande nemico della corre- sponsabilita sinodale & il clericalismo, cioe quella forma di
autoritarismo che viene esercitata dal clero a partire da una concezione scorretta dell’autorita e fa
leva su una malintesa dignita sacerdotale. L’esercizio della corresponsabilita non lede in nulla la
dignita presbiterale e molti sacerdoti ne sono consapevoli. E anzi vivo in molti il desiderio di
condividere il compito del governo della comunita cristiana secondo le indicazioni che vengono dal
Concilio Vaticano Il. La rilevanza del contributo dei laici & stato evidenziato in modo molto chiaro
dal Concilio e sono state date indicazioni precise cir- ca la modalita di esercizio di una simile
responsabilita con- divisa. Sto pensando in particolare ai Consigli pastorali e alle altre forme anche
amministrative di coinvolgimento. Vi sono poi le ministerialita, sul cui valore papa Francesco si €
recentemente espresso in modo chiaro, chiedendo di valo- rizzarle anche pensando ad una loro
istituzione.

La corresposabilita € decisamente preziosa in vista del di- scernimento che poi approda alle
decisioni. Un confronto ben impostato in cui ognuno ha la possibilita di esprimere il proprio parere
consentira di giungere alle decisioni con mag- giore lucidita. Una scelta condivisa o comunque
maturata nel reciproco scambio dei pareri ha maggiore probabilita di essere adeguata. La preghiera
che precede questi momenti di incontro ci ricorda che siamo tutti discepoli, che siamo in ascolto
dello Spirito e che siamo servitori umili della nostra Chiesa. L'amore per questa Chiesa dovra sempre
ispi- rare ogni compito di corresponsabilita, senza protagonismo e nello spirito di una profonda
comunione.

Siamo la Chiesa del Signore (2024)
PUNTI DEL CONFRONTO

L'intenzione che ci muove & quella di un ascolto umile e attento dello Spirito che faccia luce con
sapienza e con coraggio sulla nostra attuale situazione di Chiesa. Non posso tuttavia nascon- dere
che da questa riflessione di ampio respiro e di intensa spi- ritualita mi attendo anche indicazioni
importanti e non vaghe circa alcuni aspetti della nostra azione pastorale, che in questo momento
mi appaiono tanto rilevanti quanto delicati. Penso in particolare al rapporto tra Parrocchie, Unita
Pastorali e Zone Pa- storali; alla necessaria articolazione sul territorio tra la pastorale ordinaria e la
pastorale di ambiente (servizio ai poveri, lavoro, scuola, malattia, cultura, ecc.); penso, inoltre, alle
decisioni che dovremo assumere riguardo agli Organismi di partecipazione o di sinodalita (cioé i
Consigli ai vari livelli della territorialita diocesana) e, ancora, al grande tema della ministerialita (ordi-
nata, istituita, conferita, gia concretamente vissuta e sempre da promuovere). Penso alle forme di



esercizio della responsabilita amministrativa e alle scelte riguardanti le strutture ecclesiali; penso al
ministero ordinato e alla necessita di ripensarlo nel nuovo quadro dell’articolazione territoriale della
nostra Chiesa. Un’attenzione specifica non dovra mancare al carisma della vita consacrata nella
nostra Chiesa, in particolare alle forme della sua valorizzazione e promozione. Non apriamo questo
tempo di discernimento pastorale semplicemente per dare risposte a que- ste domande, ma siamo
fiduciosi che questa esperienza, per noi essenzialmente spirituale, consentira di dare alla nostra
Chiesa una migliore configurazione, a beneficio della sua missione.

L’arte di camminare insieme. Riflessioni sulla sinodalita e il consigliare nella Chiesa
(2018) — nella sua interezza

DOCUMENTI PASTORALI

I Passi della fede (2023-2025)
Lettera del Vescovo

Anche la figura dei catechisti subira un cambiamento signi- ficativo. Ad ogni catechista sara affidato
un modulo che egli preparera con la dovuta cura e che vivra con i ragazzi in uno dei tempi forti (non
piu settimanalmente). Auspichiamo che una simile proposta consentira a persone ancora
relativamen- te giovani e impegnate nel lavoro di dare la loro disponibilita per la catechesi dei
ragazzi. La pratica aiutera a capire sem- pre meglio come andra svolto questo prezioso servizio dei
catechisti, sapendo che, in ogni caso, lo stile sara esperienziale. Un’attenzione particolare andra
conferita al legame affettivo che unisce i ragazzi ai loro catechisti: € molto importante che questo
non venga meno.

Strumento operativo

L’ACQUISIZIONE DI UNA MENTALITA PROGETTUALE E LA FLESSIBILITA

Il nostro tempo, che sta vedendo, insieme alle altre trasformazioni, un repentino cambiamento
rispetto alla percezione dell’appartenenza alla comunita cristiana, suggerisce di non immaginare un
progetto “monolitico”, ma piuttosto uno schema “flessibile” che possa essere aggiornato e integrato

con l'esperienza.

La progettazione vissuta a livello locale pud aiutare ad acquisire un metodo di lavoro che
contribuisca a mantenere aggiornato il progetto e I’equipe dei catechisti, attivando la capacita di:

¢ individuare alcuni catechisti-referenti all’'interno delle comunita che possano diventare
riferimento per I'’equipe battesimale,

per i passi di compimento e per i percorsi per i genitori;
e accompagnare alcune figure di catechisti che potrebbero essere ulteriormente valorizzate, anche

attraverso una formazione specifica, in una logica di ministerialita laicale al servizio della propria
comunita cristiana;


https://www.diocesi.brescia.it/?attachment_id=1417650
https://www.diocesi.brescia.it/?attachment_id=1417650

e partendo da alcuni punti fermi nel cammino di iniziazione cristiana, validi per tutti, articolare
I'itinerario secondo un’ampia possibilita di opzioni soprattutto a livello di calendarizzazione;

e promuovere percorsi adatti per accompagnare ed includere i bambini con disabilita.
LA FIGURA DEL CATECHISTA

La proposta modulare vuole provare a rinnovare le modalita con le quali vengono coinvolti ed
impegnati i catechisti.

Il Parroco, responsabile della catechesi, individuera uno o due catechisti coordinatori i quali si
occuperanno di predisporre i singoli Passi e li condurranno (un catechista responsabile del singolo
Passo) oppure accompagneranno man mano i gruppi di bambini in ognuno dei Passi di compimento.

| catechisti coordinatori saranno aiutati da alcune figure: catechisti, animatori
e/o genitori a seconda delle attivita e dei contenuti proposti (es. per animare

alcuni momenti, organizzare I'accoglienza degli incontri, per le comunicazioni e le informazioni agli
altri genitori) e coinvolgeranno nei singoli appuntamenti testimoni, volontari, altri catechisti,
presbiteri, diaconi e religiosi, etc.

| catechisti coordinatori si incontreranno nell’equipe nella quale avranno il compito della
progettazione del modulo, della sua calendarizzazione (prima dell’inizio dell’anno pastorale), della
preparazione e della conduzione dei momenti principali; si preoccuperanno inoltre di calibrare i
cammini dei bambini/ragazzi che si affacciano in eta diverse, possibilmente guidati da un presbitero
o da un diacono incaricato. L'equipe dei catechisti coordinatori avra un responsabile che sara in
contatto con I'Ufficio per la Catechesi soprattutto nella fase di progettazione dei cammini e come
forma di accompagnamento del percorso.

Dal Cortile (2014)

La guida & la figura di riferimento dell’oratorio. E guida il curato dell’oratorio, ma, dove non vi sia, &
indispensabile individuare una persona, presente e riconosciuta, che svolga questa funzione.

La guida dell’oratorio &€ uomo, donna o famiglia che offra una sincera testimonianza di fede cristiana
e, in accordo con il parroco, sara il riferimento per le scelte operative dell’oratorio.

La guida dell’oratorio dovra dare una disponibilita di tempo adeguata, dovra formarsi in modo
permanente, potra essere retribuita per il servizio prestato.

E un incarico che deriva da un mandato esplicito della propria comunita parrocchiale, previa
approvazione diocesana.

La guida non sostituisce la responsabilita giuridica del parroco, ma diventa punto di riferimento
operativo che lo affianca. E attenta ai suggerimenti, ai bisogni e all’laccompagnamento delle persone
presenti in oratorio, valorizzandone le capacita e promuovendo buone relazioni; coordina le azioni
educative in un’ottica di integra- zione di progetti e contributi; sostiene la comunita educativa nel
servizio offerto.



La guida incontra frequentemente il Consiglio dell’oratorio per la stesura del calendario annuale,
per individuare le scelte di fondo delle singole attivita e iniziative e per verificare quanto attuato. Si
impegna ad allargare la partecipazione favorendo la corresponsa- bilita di altri adulti e giovani e,
con l'aiuto del Consiglio dell’oratorio, individua e definisce i responsabili delle varie attivita
dell’oratorio.

Laddove |'oratorio sia inserito in un Unita Pastorale, la guida sara riferimento per il proprio oratorio
nell’elaborazione del Progetto Educativo e fara parte dell’equipe di Pastorale Giovanile e
Vocazionale, dove presente.

Comunita in Cammino, Documento del 29° Sinodo diocesano sulle unita pastorali
(2013)

Il cap. lll tratta dei soggetti coinvolti nell’attuazione delle Unita Pastorali, si parla di “ministerialita
diffusa”, riferendosi sia all’interazione tra persone che esercitano diversi ministeri, sia alla
dimensione ministeriale della Chiesa.

Per una “ministerialita” diffusa

53. Alla base delle diverse attivita e dei molteplici servizi svolti nella comunita cristiana deve
esserci la coscienza che ogni ministero rappresenta un modo di partecipare all’'unica missione
della Chiesa, la quale & attuata da soggetti diversi, secondo le varie vocazioni e i doni ricevuti, e si
realizza in modi differenti e complementari.

54. A servizio dell’'unica missione della Chiesa sono posti sia i ministeri conferiti attraverso il
sacramento dell’Ordine, che assicurano alla comunita il servizio essenziale della Parola, dei
sacramenti e della guida pastorale autorevole, sia i ministeri istituiti o esercitati di fatto, che sono
fondati nel Battesimo e sono pure a servizio della comunita, ma presentano una maggiore
variabilita in rapporto al mutare delle situazioni storiche e dei bisogni delle comunita.

55. L'accoglienza delle diversita, la valorizzazione dei carismi per il bene comune, la coscienza della
distinzione tra i ministeri e della necessita di evitare sovrapposizioni e invasioni di campo e lo
sforzo di esercitarli nella comunione con tutti i soggetti chiamati al servizio nella Chiesa, sono
condizioni essenziali per un corretto esercizio dei ministeri ecclesiali anche nelle UUPP.

56. Di particolare importanza ¢ la presenza di coloro che, all'interno di una UP, svolgono un
ministero continuativo (ordinato o istituito o di fatto). Il presbitero coordinatore abbia cura di
riconoscere e mettere in comunione le persone di questo gruppo interparrocchiale, in cui deve
manifestarsi una piena comunione, una collaborazione effettiva, una corresponsabilita sinodale
vissuta a servizio di tutta I'UP. A questo fine il presbitero coordinatore, in tutte le fasi di istituzione
come nella vita ordinaria dell’lUP, promuova percorsi di conoscenza, formazione e condivisione
nella fraternita.

57. Con la partecipazione alla definizione e alla realizzazione del progetto pastorale comune si
attua concretamente la dimensione ministeriale della Chiesa e crescono la consapevolezza

missionaria della Chiesa e la comunione tra i diversi soggetti ai quali la missione & affidata.

| presbiteri



58. L'impostazione di una pastorale comune tra pilu parrocchie, insieme alla diminuzione del
numero dei presbiteri, comporta una trasformazione delle forme in cui il ministero dei presbiteri &
esercitato.

59. Il ministero del presbitero, avendo come scopo la guida e I'edificazione della comunita
cristiana, anche nelle UUPP dovra riguardare tutti gli aspetti costitutivi della pastorale, evitando il
rischio che il presbitero si limiti alle funzioni liturgiche e sacramentali o si trasformiin un
funzionario nel quale prevale il tratto burocratico.

60. Per evitare i rischi menzionati, i compiti affidati ai presbiteri richiedono il contatto diretto e la
costruzione di relazioni stabili con i fedeli appartenenti alla comunita cristiana e |’attenzione alla
testimonianza missionaria rivolta a coloro che non credono o sono in ricerca.

61. Le relazioni stabili del presbitero con i fedeli trovano nell’assemblea convocata per I'Eucaristia
la loro espressione pil alta e includono il cammino di evangelizzazione e di formazione cristiana
che porta all’Eucaristia nonché la molteplicita di azioni e forme di vita comunitaria che
dall’Eucaristia nascono. Nella presidenza della celebrazione eucaristica e nell’esercizio comune del
ministero all’interno dell’UP tutti i presbiteri sono per la comunita segno di Cristo Pastore con pari
dignita, indipendentemente dal compito specifico (coordinatore, parroco, vicario parrocchiale) che
ciascuno e chiamato a svolgere.

62. Inserito nel presbiterio diocesano, il presbitero & chiamato a vivere nell’'UP la comunione con
gli altri presbiteri con i quali condivide la cura pastorale. Per questo, nella misura del possibile, e
bene che in ogni UP vi siano almeno due presbiteri; cosi come & opportuno che i presbiteri della
medesima UP attuino qualche forma di vita comune. D’altra parte, si deve riconoscere anche il
valore di una presenza diffusa dei presbiteri nelle singole parrocchie, caratteristica della tradizione
bresciana, che permette loro una maggiore vicinanza ai fedeli.

63. | presbiteri sono chiamati a riconoscere e promuovere le vocazioni ai diversi ministeri donati
da Dio alla comunita cristiana e a rendere possibile un’adeguata formazione di coloro che sono
idonei e disponibili ad assumere tali ministeri.

| diaconi

64. | diaconi sono chiamati ad essere segno di Cristo servo ed esprimono in modo particolare la
dimensione del servizio, che & compito dell’intera Chiesa. Essi sono chiamati a svolgere, sia nelle
UP che nelle comunita parrocchiali, la triplice diaconia della Parola, della liturgia e della carita.

65. | diaconi sono a servizio delle UP e possono favorire la comunione all’interno di esse. Se il
Vescovo riterra necessario affidare una partecipazione nell’esercizio della cura pastorale di una
parrocchia a un diacono, tale compito verra svolto secondo le indicazioni del can. 517 §2. Questo
servizio dovra essere svolto con spirito di umile mediazione e in accordo con il presbitero
coordinatore dell’UP.

66. Una caratteristica del servizio dei diaconi € anche quello di stare sul “confine” e diventare
“ponte” tra la Chiesa e il mondo: essi devono portare nell’ambiente periferico la carita e il
conforto spirituale e materiale della Chiesa e al tempo stesso riportare al cuore della Chiesa le
ansie e le attese delle donne e degli uomini.



Le persone consacrate

67. Nella comunita dei credenti le persone consacrate sono una presenza significativa che sollecita
all’essenzialita dell’esistenza cristiana: il primato di Dio, la sequela di Gesu casto, povero e
obbediente, la vita fraterna in comunita, I'obbedienza allo Spirito nel discernimento comunitario,
I’attenzione ai poveri.

68. Il loro stato di persone consacrate - con i voti di castita, poverta, obbedienza o altri sacri vincoli
- annuncia il cielo e la terra nuovi che il cristiano gia abita con Cristo, in forza del Battesimo, e lo
sollecita a non schematizzarsi sulla logica del mondo. La nostra Diocesi ha visto la nascita e la
crescita di carismi per I'educazione, per la cura dei poveri e di ogni male fisico e spirituale e ancora
oggi ne gode in forme pil aderenti alle situazioni attuali. Per questo, da parte dei superiori
maggiori, si faccia di tutto perché in ogni UP sia possibilmente assicurata la presenza di persone
consacrate e di comunita religiose. A loro volta, gli Istituti secolari, che vivono nel mondo la loro
consacrazione e intendono portarvi il lievito del Vangelo, collaborano all’azione apostolica della
Chiesa. Particolarmente sensibili alla vocazione della donna nella Chiesa, le consacrate
contribuiscono in corresponsabilita e spirito evangelico all’edificazione di una societa piu umana. |
responsabili delle UUPP, da parte loro, operino affinché la comunita cristiana faccia tesoro di
guesto segno di totale dedizione a Dio attraverso la dedizione ai fratelli e alle sorelle.

69. Ogni comunita consacrata ha un carisma per un servizio all'umanita ed e chiamata ad
esercitarlo nella comunione. E necessario che le UUPP accolgano con riconoscenza la ricchezza e
varieta della vita consacrata e la sappiano valorizzare secondo le specifiche competenze,
accogliendone la testimonianza soprattutto come un dono al di la di una logica puramente
funzionale. Il Vescovo, in caso di scarsita di presbiteri, puo affidare una partecipazione
nell’esercizio della cura pastorale di una parrocchia a una comunita religiosa secondo le indicazioni
del can. 517 § 2.

70. La costituzione di una UP che coinvolga una parrocchia affidata a un Istituto Religioso deve
essere preventivamente concordata tra Ordinario Diocesano e Superiore maggiore, stabilendo i
principi, i criteri e i limiti di tale collaborazione. | religiosi che reggono una parrocchia si
preoccuperanno di integrare le dimensioni specifiche del carisma della propria famiglia religiosa
nella vita e nelle scelte dell’UP.

I laici e le aggregazioni ecclesiali

71. Le UUPP favoriscono il sorgere di nuove forme di servizi laicali, in particolare quelli della
Parola, della liturgia e della carita, nonché quelli dei diversi settori della pastorale, sia all’'interno
della comunita cristiana sia, e soprattutto, all'interno della vita sociale, politica, culturale ed
economica del mondo.

72. In ogni UP dovra considerarsi prioritaria una formazione permanente dei laici che, a partire
dalla Parola, abbracci I'intera esperienza personale e porti a maturare uno stile di vita laicale
autenticamente cristiano. Si dovra curare poi la formazione dei laici che esercitano un servizio
ecclesiale riconoscendo un ruolo particolare alle donne.

73. Nell’UP va riconosciuta la complementarita tra il ministero sponsale e quello presbiterale
attraverso esperienze di confronto e la valorizzazione delle specifiche vocazioni, promuovendo la
nascita di gruppi per le coppie e per le famiglie.



74. | laici sono chiamati a dare testimonianza con coerenza, credibilita e competenza nella Chiesa e
nel mondo non solo personalmente ma anche in forma associata. Sotto questo profilo, le
aggregazioni ecclesiali dei laici costituiscono una ricchezza nella vita dell’lUP ed una particolare
testimonianza di comunione.

75. Le aggregazioni ecclesiali siano aperte e disponibili ad inserirsi con i loro carismi specifici
stabilmente nelle UUPP, partecipando, con i loro rappresentanti, anche agli organismi di
comunione.

76. L’Azione Cattolica, che secondo le indicazioni del Concilio Vaticano Il per sua natura si pone al
servizio dell’azione pastorale della Chiesa locale, deve godere anche nelle UUPP di una particolare
attenzione. Ci si preoccupi che in ogni UP vi sia un gruppo di Azione Cattolica.

77. 1l Vescovo, a motivo della scarsita di sacerdoti, puo affidare una partecipazione nell’esercizio
della cura pastorale di una parrocchia ad una persona o ad una comunita di persone non insignite
del carattere sacerdotale; in tale caso, attraverso un discernimento vocazionale, il ministero verra
affidato secondo le indicazioni del can. 517 §2.



