
RITIRO USMI –  14 /02 /2026 

 Conformi a Cristo  
nel rendimento di grazie 

 

• “Questa parola è dura! Chi può ascoltarla?” (Gv 6,60). 

Davanti al discorso di Gesù sul pane della vita, nella Sinagoga 

di Cafarnao, la reazione dei discepoli, molti dei quali 

abbandonarono Gesù, non è molto lontana dalle nostre 

resistenze davanti al dono totale che Egli fa di se stesso. Perché accogliere veramente questo dono vuol 

dire perdere sé stessi, lasciarsi coinvolgere e trasformare, fino a vivere di Lui, come ci ricorda l’apostolo 

Paolo nella lettera ai Romani: “Se noi viviamo, viviamo per il Signore, se noi moriamo, moriamo per il 

Signore. Sia che viviamo, sia che moriamo, siamo dunque del Signore” (Rm 14,8). “Questa parola è 

dura!”; è dura perché spesso confondiamo la libertà con l’assenza di vincoli, con la convinzione di poter 

fare da soli, senza Dio, visto come un limite alla libertà. E’ questa un’illusione che non tarda a volgersi in 

delusione, generando inquietudine e paura e portando, paradossalmente, a rimpiangere le catene del 

passato: “Fossimo morti per mano del Signore nella terra d’Egitto…” – dicevano gli ebrei nel deserto 

(Es 16,3). In realtà, solo nell’apertura a Dio, nell’accoglienza del suo dono, diventiamo veramente liberi, 

liberi dalla schiavitù del peccato che sfigura il volto dell’uomo e capaci di servire al vero bene dei fratelli. 

“Questa parola è dura!”; è dura perché l’uomo cade spesso nell’illusione di poter “trasformare le pietre in 

pane”. Dopo aver messo da parte Dio, o averlo tollerato come una scelta privata che non deve interferire 

con la vita pubblica, certe ideologie hanno puntato a organizzare la società con la forza del potere e 

dell’economia. La storia ci dimostra, drammaticamente, come l’obiettivo di assicurare a tutti sviluppo, 

benessere materiale e pace prescindendo da Dio e dalla sua rivelazione si sia risolto in un dare agli uomini 

pietre al posto del pane. Il pane, cari fratelli e sorelle, è “frutto del lavoro dell’uomo”, e in questa verità 

è racchiusa tutta la responsabilità affidata alle nostre mani e alla nostra ingegnosità; ma il pane è anche, e 

prima ancora, “frutto della terra”, che riceve dall’alto sole e pioggia: è dono da chiedere, che ci toglie ogni 

superbia e ci fa invocare con la fiducia degli umili: “Padre (…), dacci oggi il nostro pane quotidiano” 

(Mt 6,11). L’uomo è incapace di darsi la vita da se stesso, egli si comprende solo a partire da Dio: è la 

relazione con Lui a dare consistenza alla nostra umanità e a rendere buona e giusta la nostra vita. Nel 

Padre nostro chiediamo che sia santificato il Suo nome, che venga il Suo regno, che si compia 

la Sua volontà. E’ anzitutto il primato di Dio che dobbiamo recuperare nel nostro mondo e nella nostra 

vita, perché è questo primato a permetterci di ritrovare la verità di ciò che siamo, ed è nel conoscere e 

seguire la volontà di Dio che troviamo il nostro vero bene. Dare tempo e spazio a Dio, perché sia il centro 

vitale della nostra esistenza. Da dove partire, come dalla sorgente, per recuperare e riaffermare il primato 

di Dio? Dall’Eucaristia: qui Dio si fa così vicino da farsi nostro cibo, qui Egli si fa forza nel cammino 

spesso difficile, qui si fa presenza amica che trasforma. Già la Legge data per mezzo di Mosè veniva 

considerata come “pane del cielo”, grazie al quale Israele divenne il popolo di Dio, ma in Gesù la parola 

ultima e definitiva di Dio si fa carne, ci viene incontro come Persona. Egli, Parola eterna, è la vera manna, 

è il pane della vita (cfr Gv 6,32-35) e compiere le opere di Dio è credere in Lui (cfr Gv 6,28-29). 

Nell’Ultima Cena Gesù riassume tutta la sua esistenza in un gesto che si inscrive nella grande benedizione 

pasquale a Dio, gesto che Egli vive da Figlio come rendimento di grazie al Padre per il suo immenso 

amore. Gesù spezza il pane e lo condivide, ma con una profondità nuova, perché Egli dona se stesso. 

Prende il calice e lo condivide perché tutti ne possano bere, ma con questo gesto Egli dona la “nuova 

alleanza nel suo sangue”, dona se stesso. Gesù anticipa l’atto di amore supremo, in obbedienza alla volontà 

del Padre: il sacrificio della Croce. La vita gli sarà tolta sulla Croce, ma già ora Egli la offre da se stesso. 

Così la morte di Cristo non è ridotta ad un’esecuzione violenta, ma è trasformata da Lui in un libero atto 

d’amore, in un atto di auto-donazione, che attraversa vittoriosamente la stessa morte e ribadisce la bontà 

della creazione uscita dalle mani di Dio, umiliata dal peccato e finalmente redenta. Questo immenso dono 

è a noi accessibile nel Sacramento dell’Eucaristia: Dio si dona a noi, per aprire la nostra esistenza a Lui, 

per coinvolgerla nel mistero di amore della Croce, per renderla partecipe del mistero eterno da cui 

proveniamo e per anticipare la nuova condizione della vita piena in Dio, in attesa della quale viviamo. Ma 



che cosa comporta per la nostra vita quotidiana questo partire dall’Eucaristia per riaffermare il primato di 

Dio? La comunione eucaristica, cari amici, ci strappa dal nostro individualismo, ci comunica lo spirito del 

Cristo morto e risorto, e ci conforma a Lui; ci unisce intimamente ai fratelli in quel mistero di comunione 

che è la Chiesa, dove l’unico Pane fa dei molti un solo corpo (cfr 1 Cor 10,17), realizzando la preghiera 

della comunità cristiana delle origini riportata nel libro della Didaché: “Come questo pane spezzato era 

sparso sui colli e raccolto divenne una cosa sola, così la tua Chiesa dai confini della terra venga radunata 

nel tuo Regno” (IX, 4). L’Eucaristia sostiene e trasforma l’intera vita quotidiana. Come ricordava 

Papa Benedetto nella sua prima Enciclica, “nella comunione eucaristica è contenuto l’essere amati e 

l’amare a propria volta gli altri”, per cui “un’Eucaristia che non si traduca in amore concretamente 

praticato è in se stessa frammentata” (Deus caritas est, 14). La bimillenaria storia della Chiesa è costellata 

di santi e sante, la cui esistenza è segno eloquente di come proprio dalla comunione con il Signore, 

dall’Eucaristia nasca una nuova e intensa assunzione di responsabilità a tutti i livelli della vita comunitaria, 

nasca quindi uno sviluppo sociale positivo, che ha al centro la persona, specie quella povera, malata o 

disagiata. Nutrirsi di Cristo è la via per non restare estranei o indifferenti alle sorti dei fratelli, ma entrare 

nella stessa logica di amore e di dono del sacrificio della Croce; chi sa inginocchiarsi davanti all’Eucaristia, 

chi riceve il corpo del Signore non può non essere attento, nella trama ordinaria dei giorni, alle situazioni 

indegne dell’uomo, e sa piegarsi in prima persona sul bisognoso, sa spezzare il proprio pane con 

l’affamato, condividere l’acqua con l’assetato, rivestire chi è nudo, visitare l’ammalato e il carcerato 

(cfr Mt 25,34-36). Una spiritualità eucaristica è via per restituire dignità ai giorni dell’uomo e quindi al 

suo lavoro, nella ricerca della sua conciliazione con i tempi della festa e della famiglia (Benedetto XVI). 

 

La montagna si eleva verso il sole. Ma la montagna pesa. E' fatta di sassi. In qualche recesso delle sue 

viscere nacquero un giorno due piccole sorgenti d'acqua limpida, che cercavano di uscire all'aperto. Ma la 

montagna non cedeva: le opprimeva, le soffocava.  Dopo un bel po' di tempo le sorgenti, facendosi largo 

a poco a poco, riuscirono a venire alla luce ai piedi della montagna. Com'erano stanche! Ma non c'era 

tempo per riposarsi. Erano appena scaturite dalla terra quando sentirono delle grida provenienti dal 

muschio, dall'erba, dai fiorellini, dalle rose alpine: "Dateci da bere! Dateci da bere!" "Fossi matta!", disse 

la prima sorgente. "Ho faticato tanto senza sosta laggiù, sottoterra, mentre voi, pigri, ve ne stavate al sole. 

Non vi darò proprio niente!" "Non ci darai niente?", disse il muschio piccato. "E allora noi non ti lasceremo 

passare." "Ti sbarreremo la strada con le nostre numerose radici", dichiarò l'erba. "Ti copriremo così 

nessuno ti troverà", minacciarono i cespugli di rose alpine e di rovi. 

La seconda sorgente fu condiscendente: "Bevi, sorella erba, però fatti da parte perché io possa proseguire 

il mio cammino!" Bevvero un poco anche i cespugli ma si tennero fuori dalla corrente e così il muschio e 

la rosa alpina. La sorgente correva. Dava da bere a tutte le piante e tutte le cedevano il passo. La sua acqua 

era fresca e limpida come cristallo. Lei stessa non sapeva come. Le piante l'amavano e lasciavano che altre 

sorgenti si unissero a lei. Alla fine arrivò al mare. Quando giunse alla foce, l'azzurro padre Oceano la prese 

fra le braccia e la baciò sulla fronte. "E dov'è tua sorella sorgente?", le chiese. "Ah, Padre! Purtroppo è 

diventata paludosa, marcia e puzzolente." "Così è la vita, figliola mia", disse padre Oceano.  "Tua sorella 

non voleva dare agli altri ciò che ha ricevuto. Vedi? Anch'io oggi ti ricevo in restituzione del vapore che 

da me è salito verso la montagna. La vita è dare. Tenere per sè è la morte." 

 

Dio di misericordia,  

fa' che io desideri ardentemente ciò che ti piace, lo ricerchi con prudenza, 

lo riconosca nella verità e lo compia perfettamente a lode e gloria del tuo nome. 

Aiutami a mettere ordine nella mia vita,  

fammi conoscere ciò che vuoi io faccia 

perché lo compia bene per l'utilità e la salvezza della mia anima. 

Fa', o Signore, che io venga incontro a te  

su una strada sicura, diritta e senza asperità, 

che conduca alla mèta e non mi perda tra prosperità o avversità. 

Che io ti possa ringraziare nella gioia e cercare pazientemente nella sofferenza. 

Allontana da me lo spirito di esaltazione o di abbattimento.  

Amen 

Buona riflessione!    fr. Luigi 

http://www.vatican.va/content/benedict-xvi/it/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20051225_deus-caritas-est.html#14.

