
SOLENNITÀ DI SANT’ANGELA MERICI 

Santuario di S. Angela Merici, Brescia, martedì 27 gennaio 2026 
 

Ho provato a immaginare un dialogo con sant’Angela. Ho provato cioè a 

domandarmi che cosa ci direbbe oggi, dentro la nostra situazione personale ma 

anche dentro la situazione della Chiesa. Abbiamo appena concluso l’anno del 

Giubileo e siamo in cammino verso un evento importante per la nostra Diocesi, 

che abbiamo chiamato Convegno diocesano. Stiamo cercando di capire che 

cosa il Signore ci domanda come Chiesa, che cosa si attende da noi per il bene 

di ciascuno, ma anche per il bene del mondo così com’è oggi. 

Sappiamo che la Chiesa è missionaria, è inviata al mondo: non può essere 

semplicemente preoccupata di se stessa, di organizzarsi bene, ma deve vivere 

uno slancio, deve portare la lieta novella, il lieto annuncio della salvezza a ogni 

persona. E allora, sant’Angela, che cosa ci direbbe? 

Ho immaginato che questo dialogo potesse ruotare attorno a tre parole. Tre 

parole che dicono, anzitutto, ciò che lei è stata. 

 

La prima parola è santità. 

Che cosa ha da dirci sulla santità? Che cosa ci direbbe oggi? Penso che si possa 

dire così, anche alla luce della Parola del Signore che abbiamo ascoltato: 

sant’Angela ci insegna che la santità non è fuga dal mondo, ma presenza dentro 

la storia, come il lievito che fa fermentare la pasta. Una presenza non sempre 

evidente, a volte persino nascosta. L’azione della santità, attraverso uomini e 

donne che credono, ha proprio questo aspetto: non fa rumore, ma opera in 

profondità. 

E credo che sant’Angela ci ricorderebbe anche che la santità non è per pochi 

scelti, ma per chi accetta di lasciarsi guidare da Dio giorno dopo giorno. La 

santità ha una dimensione quotidiana. Se ci aspettiamo eventi straordinari, 

probabilmente non la incontreremo, perché Dio non ama imporsi con 

spettacoli che affascinano per un momento e poi si spengono. Pensate ai fuochi 

d’artificio: per un attimo sono bellissimi, ma subito dopo non resta nulla. Dio 

non agisce così. Non ama mostrarsi con un’apparenza che seduce, ma non 

trasforma. 

Ci direbbe: non cercate Dio lontano dalla vostra vita concreta. Cercatelo nelle 

relazioni, anche quando sono difficili. Cercatelo nel lavoro fatto con coscienza, 

con impegno, con onestà. Cercatelo nella fedeltà quotidiana, là dove nessuno 

necessariamente vede. 



Sant’Angela ha vissuto la sua santità dentro una spiritualità sponsale. Si 

sentiva sposa del Signore. Ecco, la santità ha bisogno di un’esperienza di questo 

genere, di una sorta di innamoramento. E questo vale un po’ per tutti. Con il 

Signore o ci si innamora, oppure, alla fine, la vita di fede diventa una serie di 

gesti che cercano di corrispondere a una regola o a una legge, ma che non 

toccano davvero il cuore. 

L’esperienza della fede ha la forma di un innamoramento. Lo dicono già i 

profeti, quando parlano del rapporto tra Dio e il suo popolo usando 

l’immagine dello sposo e della sposa. E dentro questa spiritualità sponsale ha 

un ruolo fondamentale la preghiera. Anche questo ci direbbe sant’Angela: siate 

persone che pregano, abbiate la gioia di pregare. 

Pregare non è semplicemente ripetere a memoria delle parole, ma dare a quelle 

parole il significato che hanno, lasciandole risuonare nel cuore. La preghiera è 

vera quando c’è il cuore che parla, non solo le labbra. Anche le preghiere più 

belle che conosciamo a memoria chiedono di essere dette con il cuore. Quelle 

parole non devono restare lontane: devono prenderci dentro, nel profondo. 

Quando questo accade, piano piano tutta la vita diventa una preghiera. Come 

dice la Parola di Dio, diventa un sacrificio di lode, un profumo che sale a Dio 

ed è a lui gradito. Tutte le nostre azioni possono diventare un inno di lode. Così 

ha fatto lei: ogni cosa che compiva portava in sé il profumo del Vangelo, che è 

la carità. 

 

La seconda parola è educazione. 

Questa donna è stata una maestra, una maestra di vita. Ha fatto crescere altre 

persone, altre donne, altre ragazze, e aveva a cuore l’accompagnamento. Anche 

a noi, credo, direbbe: lasciatevi educare. Siamo tutti un po’ bambini da questo 

punto di vista. Dovremmo accettare di sentirci tali, come ci ha ricordato il 

Vangelo. «Se non diventerete come bambini, non entrerete nel Regno dei cieli». 

Occorre umiltà per accogliere la presenza di Dio che ci viene incontro. Se siamo 

pieni di noi stessi, non sentiremo il bisogno di nulla, neppure di Dio, che 

resterà qualcosa di lontano. 

Ci direbbe: abbiate cura della vostra anima. Educatevi interiormente. 

Custodite la vostra libertà, che è un dono prezioso. Fate discernimento. 

Valutate le cose con attenzione. Non lasciatevi trascinare da un’opinione 

pubblica che non sempre è capace di nutrire davvero la vita. 

Abbiate anche la pazienza di crescere. Non pretendete di vedere subito i 

risultati. L’educazione, per definizione, è un cammino. Educarsi ed educare. E 



la Chiesa ha questo compito: diventare sempre più un luogo dove ci si educa a 

vicenda, dove ciascuno si prende cura dell’altro, soprattutto dei più giovani. 

A volte mi chiedo che mondo stiamo offrendo ai nostri ragazzi, ai nostri 

giovani. Spesso sono loro stessi a dircelo: è un mondo difficile, disorientato, 

confuso, in cui si fatica a trovare punti di appoggio. Sant’Angela, nel suo 

tempo, è stata proprio questo: un punto di appoggio. La gioventù ha trovato 

in lei un esempio, una persona che ha tracciato una strada e ha accompagnato 

altri a percorrerla, dando alla vita la sua forma più bella. 

 

La terza parola è speranza. 

Sant’Angela è stata, per il suo tempo, un segno di speranza. È una parola che 

ci è particolarmente cara, perché l’abbiamo ricevuta da papa Francesco in 

occasione del Giubileo: «Siate pellegrini di speranza». Pellegrini: persone che 

camminano, che camminano insieme, che hanno una meta. Il pellegrino non è 

un turista. Il turista guarda, consuma, si muove soprattutto per sé. Il pellegrino 

ha una direzione, cammina con altri e desidera arrivare insieme. 

Noi siamo pellegrini nel mondo. Viviamo il presente guardando al futuro, 

senza paura. Eppure la nostra società, spesso, mostra una grande paura del 

futuro. La tristezza e il disorientamento che percepiamo portano dentro questo 

germe velenoso. Quando però incontriamo persone che hanno dato senso alla 

loro vita, che sono felici di vivere perché hanno trovato il tesoro della loro 

esistenza, allora la speranza rinasce. Il futuro non appare più solo come 

qualcosa di oscuro. Abbiamo bisogno di luci nel presente per illuminare il 

futuro. 

In questa prospettiva, credo che sant’Angela ci chiederebbe di essere 

coraggiosi, di osare anche il nuovo, di non vivere per inerzia, ma di accelerare 

nella direzione che il Signore indica. Perché in ogni tempo, anche nel nostro, è 

all’opera lo Spirito. Lo Spirito è vento che gonfia le vele, come dice un canto 

caro ai nostri giovani: vento che ti fa navigare verso orizzonti che ancora non 

conosci, ma che vale la pena esplorare. 

Osare scelte nuove, non per capriccio, ma per rispondere al tempo di oggi, non 

con le risposte di ieri. Lasciandoci istruire dai giovani, ma anche aiutandoli, 

perché hanno bisogno di noi adulti. E riconoscendo il valore degli anziani, che 

custodiscono il tesoro di un’esperienza maturata nel tempo. I giovani sono 

molto sensibili all’esempio degli anziani, anche se non sempre lo dicono. Ma 

osservano, ascoltano. Posso confermarlo anche per esperienza personale. 



Camminare insieme, guardare al futuro senza paura, osando. Illuminati e 

sospinti dallo Spirito, ma sempre insieme. Sinodalità significa proprio questo: 

Chiesa che cammina insieme, unita. 

E allora, alla fine, che cosa ci direbbe sant’Angela?  

Abbiate cura della vostra anima. Educatevi ed educate gli altri. Fate il bene lì 

dove siete, nella vita di ogni giorno, perché è lì che si gioca la vostra 

santificazione. Non abbiate paura del futuro, coltivate la speranza e, 

soprattutto, non perdetevi di vista: camminate insieme. 

 

+Pierantonio Tremolada 

 


